0 SUBJECTIVISMO DA FENOMENOLOGIA HUSSERLIANA
E A POSSIBILIDADE DE UMA FENOMENOLOGIA
“ASSUBJECTIVA™

A fenomenologia husserliana e as suas pretensdes - por um lado, forne-
cer uma fundamentac@o do conhecimento definitiva, absoluta, por outro, no
movimento desta fundamentacfo, progredir até um “ser absoluto” da cons-
ciéncia e conduzir a fundamentacfo através do recurso a esta esfera absoluta
de ser ou de “pré-ser” — foram vistas como uma retomada do subjectivismo
e, por isso, foram recusadas tanto no posterior desenvolvimento da prépria
fenomenologia como por criticos procedentes de outras orientacdes.

Por essa via, veio dar-se razéo a um notdvel mal-estar da primeira gera-
¢do de discipulos do mestre de Gotinga, que viram na fase transcendental do
pensamento deste, que comegou logo a seguir a redac¢do das Logische
Untersuchungen, uma recaida na temdtica tradicional da filosofia moderna
da consciéncia e, com isso, se viram obrigados a verificar a frustacio das
esperancas originais relativas a um efectivo novo comeco da filosofia, a um
acesso as proprias coisas, a um afastamento relativamente & concepgio for-
mal das tarefas filos6ficas. A fenomenologia heideggeriana, que trouxe con-
sigo um conceito totalmente diferente de fenémeno, contém decerto uma
critica implicita da fenomenologia transcendental husserliana e do seu recur-
so a consciéncia pura. Mas as observacdes de Heidegger (por exemplo, ao
artigo da Enciclopédia Britdnica sobre fenomenologia) nem por uma vez
sequer levam essa critica a uma forma sistematica. Uma tal formulac&o sis-
temética foi ainda menos encetada pelos outros criticos.

Segundo nos parece, a filosofia de Heidegger trouxe consigo pressu-
postos da mais alta importincia para uma completa reformulacio da feno-
menologia, nomeadamente, acima de tudo, a descoberta dos pressupostos
ontoldgicos inapercebidos da fenomenologia husserliana. Todavia, porque a
filosofia prépria de Heidegger assumiu uma viragem que sé permitiu tratar o
tema da “aparic@o enquanto tal” em conexfo com a renovag@o da problemé-
tica do ser, ela ndo conduziu nunca, desde entfio, a uma retomada da proble-
mética husserliana, se bem que esta dltima nfo pareca estar propriamente

' © Jan Patotka Archive, Prague. Todos os direitos em lingua portuguesa para Centro de
Filosofia da Universidade de Lisboa e Pedro M. S. Alves.




150 Traducdo

terminada e ultrapassada, mas ter antes experimentado um aprofundamento a
partir de formas novas de levantar os problemas.”

Por via de um trabalho critico longo e cuidadoso, averiguou-se que a
tradic@io cujo peso teve como consequéncia a recaida de Husserl no subjecti-
vismo foi a do cartesianismo, que lhe foi transmitido por Brentano. Nzo foi
de modo algum, por conseguinte, a linhagem da filosofia critica e do idea-
lismo alemdo, e as analogias com Fichte, que sempre de novo foram aponta:
das, néo tém, portanto, qualquer significado genealdgico.

Ludwig Landgrebe, que dedicou muito trabalho intelectual a elucidacgo
destas tradicdes e a sua delimitacdo perante outras, chegou aproximadamente
aos seguintes resultados (a formulagfio € da nossa responsabilidade): 1) a
fenomenologia transcendental e a sua ideia de uma fundamentacfio do saber
nada tém que ver com a ideia de fundamentacio no transcendentalismo kan-
tiano, no seu regresso ao eu puro, universal, da apercepcio transcendental
enquanto condicio de possibilidade de uma acc#o sintética em geral; a intei-
ra concepgdo do a priori e, em consequéncia, da ideia de fundamentaco §,
nos dois contextos, diferente, dedutivo-construtiva, do lado de Kant e dos.
kantianos, analitico-amostrante (em ultima instincia, portanto, constatativa),
do lado de Husserl.? 2) A tltima fase da filosofia transcendental husserliana,
o retorno ao mundo da vida enquanto tal, significa um afastamento, por parte.
de Husserl, do cartesianismo e de uma filosofia da consciéncia que se fun--
damente na autocerteza da consciéncia cartesiana, real e individual.* Isto
significa, porém, a confiss&o implicita de que a filosofia fenomenolégica da-
quele periodo que se estende desde Vorlesungen zur Phinomenologie des
inneren Zeitbewusstseins’ até Cartesianische Meditationen e Formale und

2 No quadro da fenomenologia husserliana, sejam referidas as formulag@es tardias, que rejei-
tam uma absoluta auséncia de pressupostos; mais ainda, o facto, que Iso Kern sublinha
(Husserl und Kant. Den Haag, 1964, p. 361), de, nomeadamente no §50 da Krisis, irrom-’
per uma concep¢io totalmente diferente da estrutura ego-cogito-cogitatum da que fora
dada através da sua articulacfio original da noese e do noema. Fora deste quadro, seja aqui
mencionada, apesar dos muitos mal-entendidos que contém, a significativa Zur Metakritik
der Erkenntnistheorie. Studien iiber Husserl und die phinomenologischen Antinomien,
Stuttgard, 1956, de T. W. Adorno, mas também a critica implicita acerca do cardcter de
absolutez da consciéncia na concepciio de G. Funke da fenomenologia enquanto puro mé-
todo, ndo implicando nenhuma metafisica, mas examinando criticamente os seus pressu-
postos.

w

L. Landgrebe — “La phénoménologie est-clle une philosophie transcendentale?”, in Etudes
Philosophiques, 3(1954), pp. 315-323. ~

L. Landgrebe ~ Husserls Abschied vom Cartesianismus, primeiramente publicado em
Philosophischen Rundschau, 1961, depois em Der Weg der Phiinomenologie, Giiterloh,
1963, pp. 163-206.

Publicadas em 1928, por Martin Heidegger, na redac¢iio e composi¢io que lhes deu Edith
Stein, em 1917, as Ligdes sobre a Fenomenologia da Consciéncia Interna do Tempo agru-
pam textos que vo desde 1901 até 1917, inclusive. Pato¢ka tem aqui em vista, porém, a
data de 1904/1905, relativa ao curso sobre Hauptstiicke aus der Phinomenologie und
Theorie der Erkenntnis, proferido em Gotinga, no Semestre de Inverno, em que o quarto

w




Tradugdo 151

Transzendentale Logik permaneceu essencialmente ancorada num cartesia-
nismo do tipo acima caracterizado (como filosofia reflexiva da consciéncia).

Em que consiste, porém, a forma especificamente husserliana do carte-
sianismo? Quais as teses principiais que lhe sdo caracteristicas? Que conse-
quéncias gnosiolégicas, que consequéncias metafisicas a elas se ligam? Um
afastamento do cartesianismo significa, naturalmente, também um afasta-
mento destas teses e das suas implicacdes. Ele encerra, contudo, ainda qual-
quer coisa mais, a saber, a tese sequente de que o cartesianismo significa
uma torsdo, uma interpretaciio errénea das intencdes originais (nZo no
tempo, ou pelo menos ndo apenas no sentido temporal) da fenomenologia.
Neste caso, um afastamento do cartesianismo nfo traria consigo, de modo
algum, um afastamento da prépria fenomenologia enquanto tal, mas talvez
até uma catarse e um reencontro do caminho de regresso a si prépria.

O autor cré que estas questdes — em sua opinido, nfio ainda expressa-
mente levantadas — merecem uma reflexdo pormenorizada. Foi Ernst Tugen-
daht que, sem fundamentar metaffsico-ontologicamente a conexdo com Des-
cartes, apresentou de um modo mais preciso o cartesianismo husserliano
enquanto pressuposto dogmdtico da doagfio absoluta das cogitationes.® A
questionacdo de Tugendhat, orientada para a teoria da verdade, ndo tem,
porém, a fenomenologia enquanto tal como tema, e ndo se ocupa de uma
possivel transformag@o tanto da fenomenologia como da sua problematica.

A fenomenologia, que o seu fundador queria introduzir enquanto cién-
cia filoséfica fundamental, enquanto philosophia prima, é hoje um campo
improdutivo. O rompimento com a fenomenologia da consciéncia realizado
por Heidegger deu a ver a base metddica da fenomenologia, que deveria
erguer a filosofia ao nivel de uma ciéncia estrita, como abalada nos seus
alicerces. Por outro lado, aquelas consideracdes que deram a base de partida
de Husserl nas Logische Untersuchungen, as quais lhe permitiram descobrir
a esfera especifica dos modos de aparicdo, estio hoje em dia amplamente
substituidas por investigacdes sobre a estrutura légica da linguagem.” Deve

“elemento capital” tinha como titulo “Zur Phinomenologie der Zeit", e cujos textos for-
mam o niicleo essencial do trabalho publicado em 1928 [N. do T.].

S Ernst Tugerxhgt — Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger. Berlin: Walter de
Gruyter, 19707, pp. 194 e ss. [N. do T.]

Verosimilmente, Pato¢ka refere-se aqui particularmente 2 primeira investigagdo, intitulada
“Expressio e Significagdo”. Nela, Husserl trata de problemas comuns a Frege e, um pouco
mais tarde, a Bertrand Russell, relativos 2 teoria da linguagem e 4 seméntica, no quadro de
uma tentativa de fundamentacfo da 16gica pura como base das matemiticas. A tradicfio de
pensamento que haveria de nascer dos trabalhos de Frege, comummente designada por
“filosofia analitica”, chamaria, porém, a si quase exclusivamente o tratamento subsequente
desses problemas, sem que a fenomenologia, orientada por uma outra compreensiio do
sentido que provém niio s6 de Bolzano e de Frege, mas também da teoria da intencionali-
dade de Brentano, tivesse produzido algo de significativo neste dominio. Essa infecundi-
dade do ponto de partida husserlianc e da descoberta a que ele conduziu (o campo dos
“modos de aparicio”, orientado pela teoria da intencio significativa e do preenchimento),

7



152 Tradugdo

este desmoronamento ser tomado como definitivo? O subjectivismo amea-
cador foi afastado por Heidegger por meio da viragem para o ser. Mas nfo
serd o empreendimento de Sein und Zeit, de dar uma fenomenologia do ser-
-ai, do mundo, do intramundano, algo para repetir numa base nova? Nio ¢
por outro lado, o esforco para produzir uma légica do mundo pré-tedrico

algo fenomenologicamente relevante e que estd dependente de uma reflexdo

fenomenoldgica?® Tudo isto sdo questdes que se levantam quando seguimos
no encalco do legado da fenomenologia cléssica.

I

O que deu a medida para a posicdo peculiar das medita¢Ses de Descar-
tes no problema da consciéncia nfo foi a suposta mania da certeza, como
motivo existencial, mas sim a aceitac@o acritica do esquema ontoldgico da
esséncia e da existéncia (no sentido tradicional) e a sua aplicacfo a esfera do
ser pessoal, introduzido por Descartes na filosofia teérica (nenhum principio
filoséfico da filosofia antecedente vem formulado na primeira pessoa. As
consideracOes paralelas de Agostinho situam-se ainda na encruzilhada entre
filosofia e teologia). \

A conclusgo da divida cartesiana,” na segunda meditacdo, que conduz
ao ponto arquimediano de uma fundamentacfio da filosofia, consuma-se em
dois passos, dos quais um responde & pergunta pela existéncia de um tal
ponto arquimediano, o outro, & pergunta pela sua esséncia (essentia). Em
certo sentido, a conclus#io cartesiana mostra a prioridade da existéncia relati-
vamente 4 esséncia; a existéncia, tal como é expressa no sum, existo, deve,
porém, ser vista como acto de posicdo ou de realizac@o da esséncia. O cardc-
ter pessoal do sum perde-se.

Perde-se no momento em que Descartes reconhece nédo saber ainda cla-
ramente o que € enquanto detentor da sua existéncia no modo da certeza. Ele
diz, certamente com razdo, que, doravante, deve ter muita atengfio para ndo
se tomar por outra coisa diferente daquilo que efectivamente €; mas, no
mesmo instante, pergunta, de um modo inteiramente consequente, ndo por si
préprio, pelo sum, mas antes pelas coisas, pois a cisdo esséncia-existéncia é
caracteristica e vélida das coisas, dos entes no mundo, dos entes de natureza
impessoal. Aquilo de que Descartes se quer, portanto, saber diferente s&o as
coisas, acerca das quais ndo € possivel qualquer imediata certeza de ser; mas,

juntamente com a posterior quase total absor¢iio desses problemas pela filosofia analitica
s#io os factos a que Patocka pretende aqui aludir [N. do T.]

8 Cf. H. Lipps — Untersuchungen zu einer hermeneutische Logik. Frankfurt, 1938, e o
comentdrio de L. Landgrebe — Das Problem der urspriinglichen Erfahrung im Werk von
Hans Lipps, in Philosophische Rundschau IV (1956), n.% 3-4.

? Para todo o pardgrafo, ver R. Descartes — (Euvres de Descartes, ed. Adam-Tannery,
vol. VII, pp. 26 e ss.




Traducdo 153

desde o inicio, como resposta a sua pergunta, € uma coisa que € procurada
enquanto sujeito de uma tal certeza. Por forga deste comego metafisico to-
mado como algo por si mesmo compreensivel, aquilo que € garantido pela
certeza do cogito € desde logo uma coisa, isto &, um substrato duradouro de
determinagdes tanto duradouras como mutdveis. No fundo, o ser, a existén-
cia é, tanto para esta como para qualquer outra coisa, algo exterior e sem
contetido, enquanto simples acto de posiciio; daf que haja em geral necessi-
dade de questionar em direcc¢@io a uma determinagfo mais clara do sum.

Ora é por si mesmo compreensivel que o corpo, que o corporal € as suas
determinacGes (“corpo” entendido no sentido puramente objectivo) sejam
eliminados, mas também s#o riscadas por Descartes as determinagdes tradi-
cionais da alma, como a nutri¢do e 0 movimento préprio. O mesmo € valido
para a percepcdo enquanto fungéo corporal. O que, por conseguinte, perma-
nece como atributo constante, essencial, daquela coisa que eu sou sé pode
ser algo que, porquanto eu seja um Eu, se torne, a qualquer momento, preci-
samente minha determinagfo, determinacdo que ndo pode ser sendio aquilo
que, em todo o comércio com as coisas, deve ser pressuposto enquanto ini-
ludivel e imediatamente presente, existam ou néo as coisas respectivas, te-
nham elas efectivamente estas e aquelas determinacfes ou ndo; isto €, po-
rém, o que Descartes designa com os termos “pensée, cogitatio”. O que
Descartes tem aqui em vista ndo € outra coisa senfo aquilo em que o apare-
cente aparece [worin das Erscheinende erscheint], o campo fenomenal; por
via das suas consideracGes orientadas pela diferenca tradicional entre essen-
tia e existentia, Descartes faz disso um atributo essencial da coisa que eu
sou, um atributo que, marcado pelo caricter do ser-certo indubitavel, ¢ ele
préprio cousal, isto €, constatdvel, objectivo, algo que se pode encontrar.
Assim, a cogitatio s6 € possivel porque o sum € a existentia de uma substan-
tia cogitans, sendo o ego pensado ao modo de substrato € o cogito como
atributo essencial. Este atributo essencial é concretizado como um affirmo,
nego, concipio, dubito, volo, imaginor, sentio. Estas determinacdes s@o,
numa parte, de natureza representativa (por exemplo, uma idea, presente no
mente concipere, é qualquer coisa como uma imagem das coisas exteriores),
e, na outra parte, sdo as minhas tomadas de posicdo, como volo, affirmo,
nego. Nas tomadas de posiciio, € sublinhado o lado subjectivo-egoldgico, na
ideia, o lado representativo. O campo fenomenal, em que o ente pode apare-
cer naquilo que é, deveio, assim, uma estrutura do “sujeito”, que poderfamos
tentar descrever com a férmula moderna ego-cogito-cogitatum. Certamente,
0 cogitatum deve, entdo, entrar em cena duas vezes: uma, enquanto idea,
outra, como a coisa que € exterior a esfera garantida no cogifo. Mas porque a
imediata certeza pertence ao definiens da subjectividade assim delimitada,
esta ndo € pensdvel sem uma relagdo constante & auto-apercepgio. E, por
conseguinte, posta em destaque uma autocaptagio reflexiva na certeza de si.



154 Traducdo

Tal &, portanto, o sentido da tese segundo a qual o espirito € “mais facil” de
conhecer que 0 corpo e as suas determinagoes.

I

Estes motivos de pensamento chegaram até Husserl através da psicolo-
gia de Franz Brentano. Serd itil, por conseguinte, mostrar brevemente em
que consiste o cartesianismo de Brentano.

Como é bem sabido, Brentano fala de fenémenos psiquicos e fisicos.
Nele, o termo “fenémeno” designa, segundo Husserl, o objecto aparecente
enquanto tal.!! O fenémeno psiquico €, por conseguinte, aquele em que 0
objecto psiquico aparece. Que esta terminologia esconda dentro de si uma
metafisica substancialista da alma é o que se pode comprovar pelas investi-
gacdes de Brentano acerca da doutrina das categorias."

Os fenémenos psiquicos distinguem-se dos chamados “fenémenos fisi-
cos” pelo facto de a sua presenca garantir também a prépria existéncia do
psiquico, coisa que ndo acontece COm 0s fenémenos “fisicos”; distinguem-se
ainda pela “inexisténcia intencional” ou “mental” do objecto, isto é, por via
de um tipo peculiar de quase-relagdo a um objecto, o qual ndo deve ser aqui,
certamente, tomado como termo de uma relacdo e que nao é, de modo al-
gum, por conseguinte, um ente independente. Primariamente, esta relacdio
ndo é prépria sendo das representacdes, pois 0s outros tipos de relagio in-
tencional, como os juizos e os fenémenos afectivos, s30 tomadas de posi¢ao
perante o objectual apresentado originéria e primariamente na representagao.
Nio tomando agora em consideragdo o facto de Descartes nfio distinguir aqui
os lados mental e ndo mental, é completo o paralelismo com as determina-
cOes cartesianas, tanto com as ideae cOmMO cOm 08 juizos e as representacoes
volitivas. .

A garantia da existéncia dos fenomenos psiquicos ndo se aplica sim-
plesmente a estes, mas também a0 real substancial que neles se manifesta. E
preciso distinguir, nomeadamente, 08 fenémenos psiquicos enquanto tais € 0
estado psiquico concreto, também denominado “acto”, que € uma contextura
formada por toda a sorte de fenémenos e que contém uma relagfio secunddria
com a realidade psiquica, sob a forma de uma representacdo e de um juizo
sobre si préprio. E préprio deste juizo uma evidéncia imediata de reconhe-
cimento [Anerkennung]."* Nesta “percepgdo interna”, 0s fenémenos psiqui-

Franz Brentano — Psychologie vom empirischen Standpunkt. 2* edigdio, Leipzig, 1925.
Edmund Husserl — Logische Untersuchungen. 11 1, 2* ediglo, Halle, 1913, p. 371.

2 vide Franz Brentano — Kategorienlehre. Leipzig, 1933, p. 161, e Psychologie, Vol.2,
pp- 138 e ss.

Fr. Brentano — Psychologie, Vol. 10, p. 127.
Idem, p. 139.

1

3

-
n




Traducdo 155

cos sdo captados como imediatamente existentes. Por outro lado, esta per-
cepcdo interna oferece a base para uma ponderacfio da sua estrutura substan-
cial (determinacdes que pressupdem, por fim, um substrato individual,
mesmo que n#o esteja espacialmente individualizado).'

Vemos assim que todos os elementos fundamentais do cartesianismo
retornam, em Brentano, nos problemas da consciéncia e da alma. A notdvel
diferenciacdo entre ideias e tomadas de posicdo, estabelecida por Descartes
no plano fenomenal, € agora levada tdo longe por Brentano que é mesmo
admitida uma contrapartida “subjectiva” para as ideias, chamada “represen-
tacdo”, que € um simples tomar [Hinnehmen] enquanto algo intencional, cuja
apreensibilidade exige qualquer coisa como uma “percepg¢io interna”. Nesta
“evidéncia da percepg¢do interna”, surgiu novamente o cogito cartesiano, o
qual garante tanto o ser como o ser-assim [Sosein] do objecto imanente.

A diferenca relativamente a Descartes &, por consequéncia, a seguinte: 2
substéncia animica, a coisa “eu”, nfo a capto, segundo Brentano, imediata-
mente, mas apenas nos fenémenos, que estdo certamente dados como seres
na evidéncia imediata — este € o sentido do cogito —, e capto a substincia
animica porquanto apreendo esses fendmenos, originariamente afirmados
[bejahten] na evidéncia da percepcfio interna, enquanto atributos de um
substrato, de uma substincia. Também como em Descartes, 0 “sum” eclipsa-
-se completamente; a garantia de existéncia respeita a estruturas despersona-
lizadas, captdveis na sua generalidade, como representacdes e seus objectos,
teses, etc.; a prépria coisa animica, enquanto substrato, € algo cuja indivi-
dualidade e, por conseguinte, ser-proprio nunca estd dado originariamente. O
“mental”, o “psiquico”, recolheu em si tantos caracteres do plano fenomenal,
onde o cousal e o pessoal mutuamente se encontram, que o pessoal foi to-
talmente esmagado. Este desaparecimento mostra-se precisamente na dupli-
cacdo reflexiva do fenomenal por fenémenos “intencionais” como a repre-
sentacdo (de um representado).

1

Por meio de uma critica da terminologia de Brentano,'® Husserl tentou
nfo apenas esclarecer a situagfo, mas, a partir da raiz, torni-la frutnosa para
0s seus objectivos, a saber, a “elucidacdo do conhecimento”. N#@o se trata,
por conseguinte, em Husserl, de uma questionacio em torno da psicologia e
dos seus fundamentos metafisicos, como em Brentano, mas antes de um
problema de “teoria do conhecimento”. Nas Logische Untersuchungen, a
palavra “teoria do conhecimento” nfo deve, contudo, ser entendida no senti-

B Idem, p. 161.

16 . ' . s
E. Husserl ~ Logische Untersuchungen, 11. 1* parte, p. 370. Af, Husserl renuncia a distin-
¢do entre fendmenos psiquicos e fisicos, mas continua falando de uma relacdo intencional.



156 Traducdo

do que era corrente nesse tempo, a saber, no estilo do esclarecimento 16gico,
impulsionado pelos neo-kantianos, dos pressupostos subjacentes a-ciéncia
directamente ligada as coisas, pressupostos que sdo invocados a titulo de
condigbes de possibilidade do seu conhecimento. Trata-se, para Husserl, de
algo totalmente diferente: das mais elementares e simples questdes do pré-
prio acesso publico as coisas, primeiro que tudo das formagdes 16gicas na
sua objectividade, elaborada nos Prolegomena. As objectividades devem ser
acessiveis, devem aparecer de um certo modo, devem ser dadas de modos
determinados, enformados por uma lei. O “esclarecimento fenomenolégico
do conhecimento” significa uma coisa totalmente diferente das condices
transcendentais de possibilidade do a priori, implicado no objecto de conhe-
cimento e a elaborar regressivamente numa conclusfo a partir deste. Isso é
particularmente manisfesto aqui, onde Husser! ainda n@o usa de modo algum
a linguagem do transcendentalismo. O esclarecimento fenomenoldgico do
conhecimento visa aquilo que torna possivel que o objectivo apareca de mo-
dos diferentes, primeiro que tudo e de uma maneira central, porém, que ele
aparec¢a como ele préprio e se mostre enquanto tal naquilo que é, tanto no
seu niicleo como no seu sentido, ou melhor, nas diferentes formacdes de
sentido, nos seus caracteres posicionais e nas suas modalizacdes, nos seus
modos de doagiio."” A descoberta prépria das Logische Untersuchungen foi
este campo do mostrar-se [Sich-Zeigens], campo’ que, para que a propria
coisa possa posicionar-se e aparecer, deve ultrapassar tanto a coisa como a
estrutura cousal que lhe € prépria e conter em si mesmo uma legalidade de
tipo peculiar, que ndo & recondutivel nem & do objecto no seu ser préprio,
nem a do ser mental no seu caricter especificamente egdico. Esta legalidade
€ uma estrutura cuja compreensdo € indispensavel ao eu, ao “sujeito”, caso
ele deva existir na clareza relativamente a si préprio € s coisas, estrutura
que, porém, ndo precisa de ser por causa disso, de forma alguma, uma es-
trutura do sujeito. Para tematizar esta esfera da apari¢o e suas legalidades,
Husserl precisa, porém, de meios conceptuais que a tradi¢ciio s6 escassamente
lhe pode oferecer. Interessa-lhe falar de actos intencionais e da objectualida-
de que lhes estd coordenada para poder evitar, tomando certas cautelas, a
confusdo do subjectivo e do objectivo comum na psicologia coeva, sob in-
fluéncia do empirismo. Quando fala das “vivéncias” e do seu “caricter in-
tencional”, ndo visa, no fundo, o subjectivo no sentido do egdico; nem se-
quer reconhece nesta altura a existéncia de um eu “puro”. Visa, no fundo,
estruturas na esfera de aparicdo, por conseguinte, em certo sentido, de novo
estruturas. “objectivas”, fazendo-o, no entanto, a partir de uma nomenclatura
tomada em grande parte de Brentano. Isto € particularmente visivel af onde

17 . . . . .
Acerca disto prestam um testernunho concludente sobretudo as investigacdes fundamentais
do segundo tomo das Logische Untersuchungen, particularmente a quinta e sexta investi-
gagoes. :




Tradugdo 157

ele defende a concepcio de Brentano acerca dos actos intencionais contra
outras opinifes — sobretudo a de Natorp, que se exprime contra a realidade
supostamente verificdvel de um correlato mental de uma representagdo
objectiva — e se esforga, portanto, por concretizar a sua concepgéo do inten-
cional.'®

Quando Natorp diz:" «A existéncia [do som] para mim ¢ a consciéncia
que tenho dele. Se alguém quer surpreender a sua consciéncia ainda de outro
modo que pela existéncia de um contetido para si, entdo eu [...] ndo posso
seguir o seu exemplo», Husserl tenta, através de exemplos concretos, por-lhe
diante a doac@o do acto e, por esse meio, legitimar o acto enquanto realidade
subjectiva. Procura fazé-lo por via de uma explicacdo mais profunda do con-
ceito de “existéncia de um contetido para mim”. H4 diferentes modos do
notar: um contetido esté af para nés de um modo diferente quando estd sim-
plesmente implicito e quando é captado como algo explicitamente destacado.
Por fim, chama-se a atencfo para a diferenca entre sensac@io e percepcéo:
«diferentes actos podem percepcionar o mesmo e, porém, sentir coisas dife-
rentes» e, por outro lado, diferentes actos podem apreender de modos dife-
rentes as mesmas sensacOes. Afirma-se que a prépria apreensdo ndo é ne-
nhuma afluéncia de novas sensacdes, mas antes um “caricter de acto”, um
“modo da consciéncia”, “da disposi¢do”. Um exemplo da esfera preponde-
rante da percepgdo visual fala de uma caixa que vejo de diferentes lados e
que permanece a mesma nesses diferentes aspectos. Vivemos af a “conscién-
cia de identidade”, um procurar captar a identidade. Sdo certamente ofereci-
dos, de um e do outro lado (para duas rotacdes diferentes da caixa), diferen-
tes contetidos de sensacfio, os quais sdo, porém, apreendidos no “mesmo
sentido”, a apreensdo (apercepc¢fo) segundo este “sentido” € um caricter da
vivéncia que produz, por vez primeira, a “existéncia do objecto para mim”.
Um outro campo de exemplos € produzido a partir da comparagio da per-
cepcdo com a recordacdo e de ambas com a prefiguracdo [Vorbildlichung]
(por exemplo, por meio de pinturas, estatuas, etc.), mas sobretudo pela com-
paracdo com as expressdes linguisticas [Ausdriicke]. Qual a diferenca entre
os arabescos e a consciéncia propriamente simbdlica, que a eles se liga, mas
onde a compreens@o do teor significativo que af se liga eclipsa os arabescos?
Em que consiste, particularmente, a consciéncia significativa vazia de uma
palavra que ouvimos na conversa¢io, sem tornar intuiva a coisa que ela no-
meia, mas sabendo, porém, daquilo que se trata? Em resumo: as sensacoes e
os actos que as “apreendem” ou “apercebem” s#o vividos, mas néo aparecem
objectivamente; eles nfo sfo vistos, ouvidos, percepcionados por um qual-

18 JIdem, pp. 359 e ss, particularmente pp. 380 e ss.

¥ Com pequenas modificagBes em algumas frases, este texto  comum ao artigo de 1971, “O
subjectivismo da fenomenologia de Husserl e a exigéncia de uma fenomenologia assub-
jectiva”, antes traduzido [N. do T.].



158 Traducdo

quer “sentido”. Por outro lado, os objectos aparecem, sdo percepcionados,
mas nfo sdo vividos. :

Temos aqui perante nés o subjectivismo da fenomenologia husserliana
em estado nascente. O que a amostragem do “lado subjectivo” dos “actos”
deve trazer a luz sfio aquelas estruturas que, ndo se podendo apoiar numa
pré-doagdo “intuitiva”, carecem, porém, de um “apoio”, pois ndo tém ne-
nhuma significacdo “cousal” no sentido propriamente reico [im eigentlich-
-realen Sinne}, ndo representam alguma coisa no espago-tempo reico nem
pretendem ter af uma existéncia — o inintuitivo, 0 modo “impréprio”, “defi-
ciente” de doagdo &, aqui, tomado como indice do subjectivo. Nestas refle-
x0es, ndo estd ainda presente a doutrina husserliana acerca da correlagéio do
lado objectivo (mais tarde: “noemético”) com o lado subjectivo (mais tarde:
“noético”). Mas estas reflexdes sdo a dgua-mde a partir da qual eles sfio
cristalizados.

Com efeito, uma elaboragdo mais pormenorizada da doutrina dos mo-
dos de doagdo deveria conduzir 2 visfo segundo a qual também o “inintuiti-
vo”, o aparecente num modo deficiente de doacfio, é um ser — niio certa-
mente um ser no sentido subjectivo-egdico —, pois como poderiamos de ou-
tro modo conceber as sinteses de identificacio a que sempre de novo se
chega no falar, no conhecimento e no reconhecimento do mesmo? E, pois, o
mesmo objecto que uma vez se mostra de modo deficiente e, a seguir, no
modo da autodoac@o. E a sintese néio é outra coisa sendo este mostrar-se do
mesmo, a presenga do idéntico em e apesar de diferentes modos de doagdo.
No que respeita as “apreensdes”, estardo elas, de facto, presentes como vi-
véncias, como modos de disposigdo e, por conseguinte, como algo captdvel
no volver-se reflexivo, ou estarfio elas presentes, ao contrario, objectiva-
mente, no ir directo em direcgio as coisas? E bem de uma aparigio objectiva
que se trata quando, com diferentes intuicdes dos lados da caixa, tenho ape-
sar disso diante de mim o mesmo objecto. E serd o vermelho da caixa, de
facto, analisdvel em duas coisas, nomeadamente, na impressdo de vermelho
e na sua apercepgao objectiva enquanto coloragéo da caixa? Ou é o vermelho
da caixa, de um lado, um mediador objectivo, que a si préprio se retira para
um plano de fundo, e, por outro lado, um objecto que se nos depara como
independente? Onde estd af qualquer coisa que possa ser percebida como um
“animar” de uma estrutura de dados? Talvez ambos os modos de aparicio
- objectiva se fundem um ao outro reciprocamente, mas eles fazem-no preci-
samente porque sdo ambos objectivos.

Que ocorra aqui um mal-entendido funesto, € um ponto de vista que se
imp8e inevitavelmente. As “apreensdes”, etc., sdo tidas como garantidas,
enquanto vivéncias subjectivo-reais, porque aos caracteres cousais, que sao
propriamente visados, nada corresponde que seja independente e reico. Mas
porque o olhar daquele que percorre esses caracteres, que persegue a sua
articulac@o e conexdes de fundagfo, faz tudo isso na evidéncia da simples




Traducdo 159

doagio, e porque se designa esses caracteres como “subjectivos”, a propria
experiéncia € designada precisamente como captacio de algo subjectivo. A
captacfio do ente subjectivo, a reflexiio sobre a subjectlwdade ¢ agora atri-
buido aquilo que, enquanto carcicter de evidéncia, é préprio da esfera da
aparicdo na sua funcfo de mostrar e mostrar-se. A esfera fenomenal, o
campo daquilo que mostra e, neste mostrar, a0 mesmo tempo se mostra, nfo
pode ter o caricter problematico que € préprio do objecto que af se mostra,
remetido para sempre mais experiéncias e cuja confirmacfio nunca chega,
por conseguinte, ao fim; pois esta remissibilidade do que é da ordem do
reico é precisamente algo que se joga na esfera fenomenal, cuja clareza &
justamente um pressuposto para este cardcter problemético do objecto que se
mostra e demostra [sich zeigt und ausweist]. Se a investigacfio da esfera fe-
nomenal € interpretada como reflexfio subjectiva, serd entdo, naturalmente,
préprio da reflex@o o carcter de captac@o em original do ser subjectivo: esse
ser “ndo se adumbra”, mostra-se simplesmente naquilo que é. Por conse-
guinte, desde o inicio se cinde a esfera fenomenal em dois momentos — de
um lado, o aparecente nos seus modos de doac@o, do outro, os supostos fun-
damentos subjectivos deste aparecer. Descrevem-se estes dltimos enquanto
vivéncia, que estd dada para o olhar reflexivo, e atribui-se, por fim, a este
olhar reflexivo aquela evidéncia que € prépria do mostrar e do mostrar-se do
campo fenomenal, da prépria aparicdo no seu aparecer. A cisdo acima men-
cionada, que se inicia primeiro com os modos de doacfo inintuitivos, defi-
cientes, privados da presenca da prdpria coisa, é generalizada. Por um lado,
admite-se certamente que o inintuitivo também pertence ao lado objectivo,
mas, por outro lado, assim que a duplicaco subjectiva é consumada, esta €
ela prépria generalizada, e assim nos encaminhamos para uma correlagio
universal “essencialmente vélida”, a qual, mais tarde, aparecerd como dou-
trina da coordenacfio de esséncia entre a noese e o noema.

Estd agora também aberto o caminho para uma retomada da marcha
cartesiana da divida, efectuada agora de um modo especificamente novo,
que permite evitar os saltos metafisicos depois da sua feliz chegada ao ponto
arquimediano. Husserl descobriu a esfera fenomenal, a esfera do mostrar-se
no seu aparecer, a esfera que, na tradicfio filoséfica anterior, sempre foi,
quando referida, imediatamente reconvertida nas estruturas do ente que se
mostra na sua particularidade. Ele tenta agora destacar esta esfera e asse-
gurd-la metodicamente, por meio de uma notével analogia com a marcha
cartesiana da divida. E desde logo claro que a legalidade do aparecer 1o seu
aparecer no pode, de modo algum, ser a legalidade do aparecente nas suas
estruturas proprias, particularmente nas suas relagdes causais. N@o posso
recorrer ao aparecente para clarificar a aparicdo no seu aparecer, porque,
para toda e qualquer tese acerca do ente aparecente, estd ji pressuposta a
compreensdo do aparecer. E, por conseguinte, uma si méxima metddica
excluir em toda a amplitude da sua extensdo todas as teses a respeito do ente



160 Traducdo

aparecente no seu ser proprio, néo as utilizar, pd-las fora de acgfo, se se quer
descobrir o aparecer enquanto tal, assegurd-lo e investiga-lo na sua esséncia
prépria. Esta ndo utilizagdo nfio € uma simples abstraccfio do aparecente no
seu ser proprio, pois este deve ser mantido diante do olhar precisamente
como aquilo que se mostra e demostra. Apenas se deve estar ciente que te-
matizar o ente nas suas estruturas proprias, por exemplo, enquanto realidade
entre outras realidades, significa uma coisa completamente diferente que
tematizd-lo no seu aparecer, por referéncia ao seu mostrar-se. O nosso in-
tento aponta, portanto, para o aparecer enquanto tal, para a esfera fenomenal.
Este intento €, porém, esbocado com termos que provém da esfera subjecti-
va: fala-se de uma reducdo a pura imanéncia em vez de uma exposicdo do
campo de apari¢io enquanto tal.*® O problema, inicialmente levantado como
problema da néo inclusividade da esfera fenomenal nas realidades e ideali-
dades, nas coisas na sua independéncia, volve-se agora no problema da nio
inclusividade real [reell] das coisas na esfera subjectiva das vivéncias. En-
quanto inicialmente se via que, na esfera fenomenal, que se da directamente,
hé relagbes como as do objecto mediador € mediado, do objecto em modos
diferentes de doacdo, etc., fala-se agora do objectivo enquanto aparecente na
vivéncia e transcendente perante a corrente real [reell] de vivéncias. En-
quanto, inicialmente, “subjectivo” era tomado, num sentido completamente
corrente, como o fenomenal (portanto, “objectivo”) que toma em considera-
¢do a perspectividade, o modo de doagfio, o acesso, os caracteres posicionais
modalizantes, por contraposi¢io a coisa em si mesma (que € aperspectivis-
tica), o subjectivo, enquanto vivéncia, € agora distinguido do fenomernal
aparecente na vivéncia. E o problema ji nio €: como se deve analisar e des-
crever o aparecer enquanto tal, a relacfio das perspectivas e modos de doacio
com o que é dado nestes? O problema é agora estoutro: como “se constitui”
a objectividade aparecente na vivéncia dada reflexivamente na sua origina-
riedade, sem perspectivas, de modo absoluto, e na conexfo continua das
vivéncias, na “corrente de consciéncia”? A subjectividade — fantasma auto-
produzido pela consideracdo duplicativa dos modos de doacio — engoliu e
fez desaparecer o problema da apari¢fio enquanto tal e, com ele, o problema
do plano fenomenal na sua independéncia, no qual o ente, tanto de natureza
egdica como ndo-egodica, se mostra naquilo que € e onde os dois tipos de ente
se podem mutuamente encontrar. Ocorreu um notavel retorno a Descartes,
no qual nada mais resta do “sum” existente. Em vez disso, a cogitatio en-
quanto tal, na sua esséncia (essentia), recebeu uma extensio tal que a “auto-
certeza da consciéncia” diz respeito e designa exclusivamente esta esséncia.
Do “sum” apenas permanece um parco resquicio no facto de toda e qualquer

* Cf. E. Husserl — Die Idee der Phéiinomenologie. Husserliana 11, Den Haag, 1950. Campa-
rando com as exposigdes posteriores, por exemplo, nas Ideen I, aqui a redugfio nfio € ainda
conduzida de um modo tdo universal, mas esta obra mostra, talvez, com mais clareza o
motivo da reducio.




Traducdo 161

corrente de consciéncia ser algo individual, um ser-para-si; resquicio em
todo 0 caso assaz embaracgoso, porque como se deve, entdo, captar de um
modo origindrio (e nfo simplesmente.problemdtico) o oufro eu, a0 mesmo
tempo constituido e constituinte, e precisamente enquanto constituinte? Este
¢ um daqueles problemas a respeito dos quais desesperaram também aqueles
fenomendlogos que aceitaram o subjectivismo da doutrina da reducdo, pro-
blemas perante os quais se sentiram forgados a abandonar as doutrinas do
mestre.*!

Contudo, no fundo, o problema da constituicfio &, no seu todo, insold-
vel. Como comeca propriamente a vivéncia enquanto tal, originariamente a
si mesma dada na reflexfio, para deixar depois aparecer, do lado objectivo,
uma transcendéncia — tudo isto nfio pode ser observado, mas apenas admiti-
do como facto. Contra isso nada se poderia objectar se se tratasse de um
facto dltimo, auténtico, acessivel para a intuicéo, e ndo de uma construgdo. A
reducfo a irnanéncia pura e a constituicfio, que dela se segue, da objectivida-
de na consciéncia purificada, despida de toda e qualquer tese mundana que
ponha um ente objectivo, ndo se serviu inadvertidamente, para se estabele-
cer, de uma pequena parcela do mundo, mas antes de uma teoria grosseira-
mente metafisica, pois a subjectividade, a cuja imanéncia ela finalmente
recorre, s6 se tornou possivel através da cisfo da esfera fenomenal enquanto
tal, e esta cisfio aconteceu devido ao facto de n#o se ter visto como se pode-
ria pensar a esfera fenomenal enquanto qualquer coisa independente e, por
via disso, se ter sido obrigado a por-lhe por baixo qualquer coisa da ordem
do reico [Reales] (as “apreensdes”, os “actos idénticos”, etc.). Esta realidade,
inicialmente modesta, fez de seguida, porém, uma carreira surpreendente,
pois, de ente no mundo que era, tornou-se depois na substincia da propna
constitui¢do do mundo.

Que as coisas sejam de facto assim e que a' pomgao do problema: na fe-
nomenologia “transcendental”, que assenta na reducfio & pura imanéncia,
assente numa cisio dos modos de aparecer em objectivos e subjectivos e na
duplicagcdo que af se inseriu — para isso possuimos um testemunho muito
caracteristico e convincente nos factos comunicados por Ingarden sobre o
problema dos chamados “dados hiléticos”. Ingarden diz-nos, de um modo
que ndo deixa espaco para dividas, que Husserl hesitou longamente acerca
da questdo de saber se estes dados — que, por um lado, pertencem a comple-
xdo real das vivéncias enquanto tais e, por outro, porém, se dissolvem no
constituido enquanto suas partes e momentos — pertencem ao lado noético ou
ao lado noemdtico da vivéncia.* A dupla funcdo dos “dados sensiveis”, que

2 Cf. A. Schiitz — Le probléme de !intersubjectivité transcendantale chez Husserl”, in
Cahiers de Royaumont 111, Paris, 1959, pp. 334 e ss. Ver, no mesmo volume, a intervengiio
de E. Fink, pp. 369-373.

# E. Husserl — Briefe an Roman Ingarden. Ph&nomenolooxca, vol. 25 (editado por Roman
Ingarden), Den Haag, 1968, p. 128.



162 Traducdo

surgem, uma vez, na complexao subjectiva, outra, na conex@o das coisas, é
af muito clara e permite pdr o dedo na cisfo que se liga a este duplo contex-
to. Husserl faz aqui qualquer coisa de andlogo aos tedricos do “monismo
neutral”: ele permite que o mesmo apareca duas vezes em diferentes cone-
x0es significativas. Que isto seja, contudo, completamente inadequado para
o problema da aparicfo enquanto tal, € coisa que desde logo se torna para ele
clara, porque a “conexdo objectiva” deve aparecer precisamente no que é
subjectivo € ambos devem, por conseguinte, estar presentes ao mesmo
tempo, coisa que, portanto, duplica os dados. Todas estas dificuldades sur-
gem da obstinacio de Husserl em nfo ver na sua independéncia a esfera do
aparecer do ente aparecente, o campo da aparicgo, que ele préprio descobriu,
e em reconduzi-lo ao ente ai aparecente, coisa que deve levar, por fim, 2
desapari¢do da fenomenologia enquanto doutrina do aparecer.

Possuimos ainda um testemunho, provindo do préprio Husserl, sobre
esta situacdo critica da fenomenologia causada pela constru¢fio subjectiva
das cogitationes. E 0 850 da Krisis, trabalhado e apresentado por Iso Kern na
sua novidade relativamente aos anteriores programas fenomenolégicos. Em
vez de dar énfase as cogitationes, ao cogito, na triplicidade ego-cogito-
-cogitatum, trabalha ai Husserl, de modo inesperado, exclusivamente com o
ego e os cogitata. O “sum” é, deste modo, de novo trazido a luz. Tarde de-
mais, porém, na carreira de Husserl, para que possa ganhar ainda uma figura
concreta. O “subjectivo”, o egdico, ndo na figura objectivada de uma noese a
captar originariamente no olhar “reflexivo”, mas precisamente enquanto ser-
-eu [Ichsein] na mobilidade origindria, prepara a sua irrupgéo, de tal modo
que o problema da sua relacéo ao plano fenomenal deve, manifestamente, ser
posto em bases novas. Husserl deve, por conseguinte, ter acabado por ver a
situagdo da fenomenologia subjectiva, se bem que nio tenha tido, manifes-
tamente, afoiteza para sacrificar a metafisica idealista da consciéncia, que
defende ainda ao tempo da Krisis e que provém exclusivamente da subjecti-
vago artificial do fenomenal. Seria talvez de considerar como execugio da
iltima vontade do criador da fenomenologia cumprir efectivamente esta
catarse do fenomenal e devolver & fenomenologia, por esta via;, o sentido
dessa pesquisa do aparecer enquanto tal que constitufa, porventura, a inten-
cdo original do seu fundador.

Iv

A “esfera fenomenal” ndo € subjectiva no sentido de que fosse com-
posta a partir de processos subjectivos, de “inten¢Ses animadoras”, de “apre-
ensdes” e de todo o tipo de vivéncias, ou que fosse “constituida” nelas en-
quanto correlato noemético de uma noese dada na evidéncia da autocaptacfio
absoluta. Ela € certamente subjectiva, mas num sentido muito mais simples:
ela ndo coincide com o ente em si, ela &, de um certo modo, mais vasta, mais




Traducdo 163

abrangente, ela é o projecto [Entwurf] de todo o encontro possivel com o
ente. Enquanto projecto de um encontro possivel, tem ela naturalmente co-
nexdo com o ente que vive nas possibilidades, que & enquanto: possivel, eé
precisamente isso aquilo que o “sum” quer dizer. O ente egdico ndo tem
quaisquer propriedades constativeis, coisa que ndo significa, de modo al-
gum, que ele seja um nada, algo indeterminado; a sua determinidade assenta
na sua situagio e no seu fazer. Vivendo nas possibilidades, isto €, colhendo-
_as e identificando-se com elas, deve ele projectar o esquema de todo o ente
possivel, e certamente num sentido semelhante aquele em que um artista
projecta um conto ou uma pintura, isto é, de um modo puramente cousal,
sem os entretecer a partir de “vivéncias” préprias. Apesar disso, a esfera
fenomenal niio é de modo algum solicitada enquanto criacdo do sujeito, en-
quanto seu lance [Wurf] arbitrério, e, por conseguinte, também n#o é subjec-
tiva neste sentido radical. Porque ela é concebida em vista do aparecer do
ente em prépria pessoa, ela deve, por conseguinte, ser codeterminada por ele,
pela sua constitui¢do enquanto ente. Acima de tudo, porém, o mostrar-se
nela [na esfera fenomenal] ndo € nenhuma obra humana, porque isso pode
tdo pouco ser produzido pelo homem como o seu ser proprio e sua “luz”, a
transparéncia que lhe € propria, o interesse por e a compreensdo deste ser
préprio. No ser proprio estd o ser em obra. No “sum”, no “eu sou” e nas
estruturas correlativas a ele pertencentes, entra o ser em aparigiio €, no pro-
jecto da esfera fenomenal, oferece ele a todo o ente a claridade do seu espa-
co. Por essa razao, com a entrada na esfera fenomenal, o ente ndo se aliena
de si préprio, ele ndo se transforma numa subjectividade que lhe seja em
esséncia estranha; quando ele efectivamente se muda para um novo contexto,
para o contexto do aparecer, muda-se apenas em si mesmo; aqui, nesta esfe-
ra, 0 ser, enquanto seu proprio ser, é devolvido aquele ente que, originaria-
mente, estd completamente distante de si mesmo € permanece estranho a si
mesmo. : = s

Num certo sentido, a esfera fenomenal deve ser, de facto, fundada no
ego, ou melhor, no sum, no qual o ego estd contido. Mas ndo se aprende a
fundar a esfera fenomenal sobre o ego tentando, com isso, olhar absorta-
mente para ele, porque “no” ego, propriamente dito, nada ha para ver. Ve-
mos o ego, ou melhor, 0 ego s6 se pode tornar visivel através daquilo com
que se ocupa, daquilo que projecta e faz precisamente na esfera fenomenal.
A esfera fenomenal projecta o ente possivel, ndo na abstrac¢do de um ser-
-em-si, mas antes precisamente em conexdo com 0 “sum”. Ela é bem um
projecto do ente em totalidade, que engloba o ego sum e certamente en-
quanto sum, isto €, como um centro que se refere a si mesmo através de tudo
o resto. A funcfo vital, originalmente pritica, da esfera fenomenal reside em
tornar possivel este encontro consigo mesmo. O fenémeno ndo é nenhum eu,
ele é cousal, mas estd trasbordantemente preenchido de caracteres que tor-
nam o ego visivel porquanto lhe poem diante as possibilidades do seu ser, de




164 Tradugio

tal modo que se pode dizer que néo conhecemos o modo como o objecto se
constitui pela consideragio do subjectivo, mas, ao contrdrio, aprendemos,
como que em negativo, a conhecer o sujeito pela consideracéo do objectiva-
mente fenomenal. :

Esta andlise da esfera fenomenal, do aparecer no seu aparecer, fundada
no “sum”, pode, apesar disso, ser denominada com boas razdes como “as-
subjectiva”. Ela evita a pontualidade do ego, que, para o transcendentalismo
kantiano, nfo sé se tornou a pedra de alicerce das sinteses da consciéncia,
mas também pds o selo de lacre no seu fechamento subjectivo da fenomena-
lidade “pura e simples”. A pontualidade foi também evitada pela fenomeno-
logia husserliana porquanto ela tentou reconduzir — sem dedugfo, mas no
puro e simples mostrar — o aparecer as prestacdes de uma subjectividade
fluente [einer stromenden Subjektivitit]. Apesar disso, esta foi sacrificada no
altar do subjectivismo. Pela apreensao do ego enquando indice pessoal no
sum, pode-se avancar mais além, nomeadamente, até ao ser, cujo trago es-
sencial interno é o ser-em-cada-caso-meu [Jemeinigkeit]. O ego ndo é, por
conseguinte, nada mais que o caricter de ser do ente que esta interessado no
seu proprio ser, que existe temporal e motilmente. Coisa que reenvia mais
além ainda, por sobre a esfera da egoidade. O resultado obtido por uma ané-
lise radical da esfera fenomenal aponta na direc¢io de um tempo origindrio,
ndo de uma simples vivéncia do tempo, mas sim do tempo enquanto tal.

A fenomenologia assubjectiva sobe, assim, até dimensdes que eram ina-
cessiveis a fenomenologia subjectiva, dimensdes estas que nio fecham, mas
antes abrem. Por outro lado, estd ela capacitada também para descer até a
andlise daqueles movimentos da vida que o nosso “sum” consuma e em cujo
transcurso a esfera fenomenal adquire a sua configuracdo concreta. O “ego
sum’” deve ganhar o seu posto firme entre as coisas e 0s homens, enraizar-se,
para um dia participar, consumindo a sua substincia, na resisténcia a afluén-
cia do mundo; neste movimento, ele deve concordar com a perda da sua
propria esséncia, para talvez um dia a recuperar.

Acima de tudo, devem as indica¢Ges anteriores dar expressdo & concep-
¢do segundo a qual a transformacdo, empreendida por Heidegger, do bos-
quejo husserliano original da fenomenologia ndo significa, talvez, um derru-
be da intencdo fundamental desta disciplina, tal como o seu fundador origi-
nalmente a concebeu, mas que tal transformacdo estard, porventura, mais
perto desta intencdo do que o fundador da fenomenologia no seu periodo
“transcendental”. Partindo do “sum”, através do seu destaque ontolégico
perante o ente que nfo € segundo o modo do Dasein, tornou-se possivel ir-
romper, para l4 do ego, até estruturas mais fundamentais, que sdo fundadoras
da experiéncia. Esta irrup¢do, em sentido préprio, s6 € por vez primeira con-
seguida nos tempos tardios da chamada “Kehre”; nela se mostra pela pri-
meira vez o ser que, no “sum”, chega no movimento e na eficiéncia ilumi-
nadora desta obra fenomenalizante. Ela forma, porém; juntamente com o




Traducéo 165

projecto “antropolégico” de Sein und Zeit, uma unidade em cuja prossecu¢io
seria talvez possivel tratar todos os problemas da fenomenologia que tam-
bém se afiguraram a Husserl. Além disso, deve ser acentuado que o fecho
subjectivo do ente, consumado pelo idealismo, € aqui principialmente evita-
do, e que o ponto de partida fenomenolégico readquire o significado daquele
magno afastamento do subjectivismo em que acreditavam os discipulos de
Husserl em Gotinga. Talvez a tentativa aqui apresentada de uma reflex@o
critica logre por-nos diante dos olhos a l4gica interna destas relacGes de um
modo algo mais claro do que € habitualmente o caso.



	A
	B

