
148 Tradução 

que devemos pressupor como fundamento de toda a claridade e acerca do 
qual não tem qualquer sentido transferi-lo para dentro de nós, para depois 0 
projectar para fora de nós na forma da "liberdade". Também não é nossa 
obra a compreensão do ser, mas somos antes nós, que somos bem uma ex.is~ 
tência em aparição, que dependemos da compreensão do ser, e é algo equí­
voco que Heidegger, numa certa fase do seu filosofar, tenha dito que apenas 
a liberdade pode deixar que para nós um mundo valha. O mundo - isto é, as 
possibilidades do nosso ser enquanto ser essencialmente "extático" - não nos 
é aberto pela liberdade própria, mas é antes a própria liberdade que é aberta 
pela compreensão do ser, juntamente com outros conteúdos mundanos 
aparecentes. Não somos nós, ou o nosso ser-aí [Dasein], quem, num projecto 
de mundo, dá o entendimento de qual seja o ente com que nos podemos rela­
cionar, e como, mas é antes à compreensão do ser, ao fenómeno enquanto 
tal, que estamos disso devedores - não se pode nem é necessário ir mais 
além disto. A transcendência do ser-aí não é algo que saia dele próprio e que 
se projecte para fora; neste sentido, ela não é nenhum "projecto'', mas antes 
um estar-fora-de-si e um receber-se, ambos essenciais. 

O SUBJECTIVISMO DA FENOMENOLOGIA HUSSERLIANA 
E A POSSIBILIDADE DE UMA FENOMENOLOGIA 

"ASSUBJECTIV Am 

A fenomenologia husserliana e as suas pretensões - por um lado, forne­
cer uma fundamentação do conhecimento definitiva, absoluta, por outro, no 
movimento desta fundamentação, progredir até um "ser absoluto" da cons­
ciência e conduzir a fundamentação através do recurso a esta esfera absoluta 
de ser ou de "pré-ser" - foram vistas como uma retomada do subjectivismo 
e, por isso, foram recusadas tanto no posterior desenvolvimento da própria 
fenomenologia como por críticos procedentes de outras orientações. 

Por essa via, veio dar-se razão a um notável mal-estar da primeira gera­
ção de discípulos do mestre de Gotinga, que viram na fase transcendental do 
pensamento deste, que começou logo a seguir à redacção das Logische 
Untersuclzungen, uma recaída na temática tradicional da filosofia moderna 
da consciência e, com isso, se viram obrigados a verificar a frustação das 
esperanças originais relativas a um efectivo novo começo da filosofia, a um 
acesso às próprias coisas, a um afastamento relativamente à concepção for­
mal das tarefas filosóficas. A fenomenologia heideggeriana, que trouxe con­
sigo um conceito totalmente diferente de fenómeno, contém decerto uma 
crítica implícita da fenomenologia transcendental husserliana e do seu recur­
so à consciência pura. Mas as observações de Heidegger (por exemplo, ao 
artigo da Enciclopédia Britânica sobre fenomenologia) nem por uma vez 
sequer levam essa crítica a uma forma sistemática. Uma tal formulação sis­
temática foi ainda menos encetada pelos outros críticos. 

Segundo nos parece, a filosofia de Heidegger trouxe consigo pressu­
postos da mais alta importância para uma completa reformulação da feno­
menologia, nomeadamente, acima de tudo, a descoberta dos pressupostos 
ontológicos inapercebidos da fenomenologia husserliana. Todavia, porque a 
filosofia própria de Heidegger assumiu uma viragem que só permitiu tratar o 
tema da "aparição enquanto tal" em conexão com a renovação da problemá­
tica do ser, ela não conduziu nunca, desde então, a uma retomada da proble­
mática husserliana, se bem que esta última não pareça estar propriamente 

1 © Jan Patocka Archive, Prague. Todos os direitos em língua portuguesa para Centro de 
Filosofia da Universidade de Lisboa e Pedro M. S. Alves. 



150 Tradução 

terminada e ultrapassada, mas ter antes experimentado um aprofundamento a 
partir de formas novas de levantar os problemas.2 

Por via de um trabalho crítico longo e cuidadoso, averiguou-se que a 
tradição cujo peso teve como consequência a recaída de Husserl no subjecti­
vismo foi a do cartesianismo, que lhe foi transmitido por Brentano. Não foi 
de modo algum, por conseguinte, a linhagem da filosofia crítica e do idea­
lismo alemão, e as analogias com Fichte, que sempre de novo foram aponta­
das, não têm, portanto, qualquer significado genealógico. 

Ludwig Landgrebe, que dedicou muito trabalho intelectual à elucidação 
destas tradições e à sua delimitação perante outras, chegou aproximadamente 
aos seguintes resultados (a formulação é da nossa responsabilidade): 1) a 
fenomenologia transcendental e a sua ideia de uma fundamentação do saber 
nada têm que ver com a ideia de fundamentação no transcendentalismo kan­
tiano, no seu regresso ao eu puro, universal, da apercepção transcendental 
enquanto condição de possibilidade de uma acção sintética em geral; a intei­
ra concepção do a priori e, em consequência, da ideia de fundamentação é, 
nos dois contextos, diferente, dedutivo-construtiva, do lado de Kant e dos 
kantianos, analítico-amostrante (em última instância, portanto, constatativa), 
do lado de Husserl.3 2) A última fase da filosofia transcendental husserliana, 
o retomo ao mundo da vida enquanto tal, significa um afastamento, por parte 
de Husserl, do cartesianismo e de uma filosofia da consciência que se fun­
damente na autocerteza da consciência cartesiana, real e individual.4 Isto 
significa, porém, a confissão implícita de que a filosofia fenomenológica da­
quele período que se estende desde Vorlesungen zur Plziinomenologie des 
inneren Zeitbewusstseins5 até Cartesianische Meditationen e Formate und 

2 No quadro da fenomenologia husserliana, sejam referidas as formulações tardias, que rejei­
tam uma absoluta ausência de pressupostos; mais ainda, o facto, que Iso Kern sublinha 
(Husserl und Kant. Den Haag, 1964, p. 361), de, nomeadamente no §50 da Krisis, irrom­
per uma concepção totalmente diferente da estrutura ego-cogito-cogitatum da que fora 
dada através da sua articulação original da noese e do noema. Fora deste quadro, seja aqui 
mencionada, apesar dos muitos mal-entendidos que contém, a significativa Zur Metakritik 
der Erkenntnistheorie. Studien iiber Husserl wul die phiinomenologischen Antinomien, 
Stuttgard, 1956, de T. W. Adorno, mas também a crítica implícita acerca do carácter de 
absolutez da consciência na concepção de G. Funke da fenomenologia enquanto puro mé­
todo, não implicando nenhuma metafísica, mas examinando criticamente os seus pressu­
postos. 

3 L. Landgrebe - "La phénoménologie est-elle une philosophie transcendentale?", in Ét11des 
Philosophiques, 3(1954), pp. 315-323. 

4 L. Landgrebe Husserls Absclzied vom Cartesianismus, primeiramente publicado em 
Philosophischen Rundschau, 1961, depois em Der Weg der Phiinomenologie, Güterloh, 
1963, pp. 163-206. 

5 Publicadas em 1928, por Martin Heidegger, na redacção e composição que lhes deu Edith 
Stein, em 1917, as Lições sobre a Fenomenologia da Consciência lntema do Tempo agru­
pam textos que vão desde 1901até1917, inclusive. Patocka tem aqui em vista, porém, a 
data de 1904/1905, relativa ao curso sobre Hauptstiicke aus der Phêinomenologie wul 
Theorie der Erkenntnis, proferido em Gotinga, no Semestre de Inverno, em que o quarto 

l 

Tradução 151 

Transzendentale Logik permaneceu essencialmente ancorada num cartesia­
nismo do tipo acima caracterizado (como filosofia reflexiva da consciência). 

Em que consiste, porém, a forma especificamente husserliana do carte­
sianismo? Quais as teses principiais que lhe são características? Que conse­
quências gnosiológicas, que consequências metafísicas a elas se ligam? Um 
afastamento do cartesianismo significa, naturalmente, também um afasta­
mento destas teses e das suas implicações. Ele encerra, contudo, ainda qual­
quer coisa mais, a saber, a tese sequente de que o cartesianismo significa 
uma torsão, uma interpretação errónea das intenções originais (não no 
tempo, ou pelo menos não apenas no sentido temporal) da fenomenologia. 
Neste caso, um afastamento do cartesianismo não traria consigo, de modo 
algum, um afastamento da própria fenomenologia enquanto tal, mas talvez 
até uma catarse e um reencontro do caminho de regresso a si própria. 

O autor crê que estas questões - em sua opinião, não ainda expressa­
mente levantadas merecem uma reflexão pormenorizada. Foi Ernst Tugen­
daht que, sem fundamentar metafísico-ontologicamente a conexão com Des­
cartes, apresentou de um modo mais preciso o cartesianismo husserliano 
enquanto pressuposto dogmático da doação absoluta das cogitationes. 6 A 
questionação de Tugendhat, orientada para a teoria da verdade, não tem, 
porém, a fenomenologia enquanto tal como tema, e não se ocupa de uma 
possível transformação tanto da fenomenologia como da sua problemática. 

A fenomenologia, que o seu fundador queria introduzir enquanto ciên­
cia filosófica fundamental, enquanto plzilosophia prima, é hoje um campo 
improdutivo. O rompimento com a fenomenologia da consciência realizado 
por Heidegger deu a ver a base metódica da fenomenologia, que deveria 
erguer a filosofia ao nível de uma ciência estrita, como abalada nos seus 
alicerces. Por outro lado, aquelas considerações que deram a base de partida 
de Husserl nas Logisclze Untersuchungen, as quais lhe permitiram descobrir 
a esfera específica dos modos de aparição, estão hoje em dia amplamente 
substituídas por investigações sobre a estrutura lógica da linguagem.7 Deve 

"elemento capital" tinha como título "Zur Phêinomenologie der Zeit", e cujos textos for­
mam o núcleo essencial do trabalho publicado em 1928 [N. do T.]. 

6 Ernst Tugenhat - Der Wahrheitsbegriff bei Husserl zmd Heidegger. Berlin: Walter de 
Gruyter, 19702

, pp. 194 e ss. [N. do T.] 
7 Verosimilmente, Patocka refere-se aqui particularmente à primeira investigação, intitulada 

"Expressão e Significação". Nela, Husserl trata de problemas comuns a Frege e, um pouco 
mais tarde, a Bertrand Russell, relativos à teoria da linguagem e à semântica, no quadro de 
uma tentativa de fundamentação da lógica pura como base das matemáticas. A tradição de 
pensamento que haveria de nascer dos trabalhos de Frege, comummente designada por 
"filosofia analítica", chamaria, porém, a si quase exclusivamente o tratamento subsequente 
desses problemas, sem que a fenomenologia, orientada por uma outra compreensão do 
sentido que provém não só de Bolzano e de Frege, mas também da teoria da intencionali­
dade de Brentano, tivesse produzido algo de significativo neste domínio. Essa infecundi­
dade do ponto de partida husserliano e da descoberta a que ele conduziu (o campo dos 
"modos de aparição", orientado pela teoria da intenção significativa e do preenchimento), 



150 Tradução 

terminada e ultrapassada, mas ter antes experimentado um aprofundamento a 
partir de formas novas de levantar os problemas.2 

Por via de um trabalho crítico longo e cuidadoso, averiguou-se que a 
tradição cujo peso teve como consequência a recaída de Husserl no subjecti­
vismo foi a do cartesianismo, que lhe foi transmitido por Brentano. Não foi 
de modo algum, por conseguinte, a linhagem da filosofia crítica e do idea­
lismo alemão, e as analogias com Fichte, que sempre de novo foram aponta­
das, não têm, portanto, qualquer significado genealógico. 

Ludwig Landgrebe, que dedicou muito trabalho intelectual à elucidação 
destas tradições e à sua delimitação perante outras, chegou aproximadamente 
aos seguintes resultados (a formulação é da nossa responsabilidade): 1) a 
fenomenologia transcendental e a sua ideia de uma fundamentação do saber 
nada têm que ver com a ideia de fundamentação no transcendentalismo kan­
tiano, no seu regresso ao eu puro, universal, da apercepção transcendental 
enquanto condição de possibilidade de uma acção sintética em geral; a intei­
ra concepção do a priori e, em consequência, da ideia de fundamentação é, 
nos dois contextos, diferente, dedutivo-construtiva, do lado de Kant e dos 
kantianos, analítico-amostrante (em última instância, portanto, constatativa), 
do lado de Husserl.3 2) A última fase da filosofia transcendental husserliana, 
o retomo ao mundo da vida enquanto tal, significa um afastamento, por parte 
de Husserl, do cartesianismo e de uma filosofia da consciência que se fun­
damente na autocerteza da consciência cartesiana, real e individual.4 Isto 
significa, porém, a confissão implícita de que a filosofia fenomenológica da­
quele período que se estende desde Vorlesungen zur Plziinomenologie des 
inneren Zeitbewusstseins5 até Cartesianische Meditationen e Formate und 

2 No quadro da fenomenologia husserliana, sejam referidas as formulações tardias, que rejei­
tam uma absoluta ausência de pressupostos; mais ainda, o facto, que Iso Kern sublinha 
(Husserl und Kant. Den Haag, 1964, p. 361), de, nomeadamente no §50 da Krisis, irrom­
per uma concepção totalmente diferente da estrutura ego-cogito-cogitatum da que fora 
dada através da sua articulação original da noese e do noema. Fora deste quadro, seja aqui 
mencionada, apesar dos muitos mal-entendidos que contém, a significativa Zur Metakritik 
der Erkenntnistheorie. Studien iiber Husserl wul die phiinomenologischen Antinomien, 
Stuttgard, 1956, de T. W. Adorno, mas também a crítica implícita acerca do carácter de 
absolutez da consciência na concepção de G. Funke da fenomenologia enquanto puro mé­
todo, não implicando nenhuma metafísica, mas examinando criticamente os seus pressu­
postos. 

3 L. Landgrebe - "La phénoménologie est-elle une philosophie transcendentale?", in Ét11des 
Philosophiques, 3(1954), pp. 315-323. 

4 L. Landgrebe Husserls Absclzied vom Cartesianismus, primeiramente publicado em 
Philosophischen Rundschau, 1961, depois em Der Weg der Phiinomenologie, Güterloh, 
1963, pp. 163-206. 

5 Publicadas em 1928, por Martin Heidegger, na redacção e composição que lhes deu Edith 
Stein, em 1917, as Lições sobre a Fenomenologia da Consciência lntema do Tempo agru­
pam textos que vão desde 1901até1917, inclusive. Patocka tem aqui em vista, porém, a 
data de 1904/1905, relativa ao curso sobre Hauptstiicke aus der Phêinomenologie wul 
Theorie der Erkenntnis, proferido em Gotinga, no Semestre de Inverno, em que o quarto 

l 

Tradução 151 

Transzendentale Logik permaneceu essencialmente ancorada num cartesia­
nismo do tipo acima caracterizado (como filosofia reflexiva da consciência). 

Em que consiste, porém, a forma especificamente husserliana do carte­
sianismo? Quais as teses principiais que lhe são características? Que conse­
quências gnosiológicas, que consequências metafísicas a elas se ligam? Um 
afastamento do cartesianismo significa, naturalmente, também um afasta­
mento destas teses e das suas implicações. Ele encerra, contudo, ainda qual­
quer coisa mais, a saber, a tese sequente de que o cartesianismo significa 
uma torsão, uma interpretação errónea das intenções originais (não no 
tempo, ou pelo menos não apenas no sentido temporal) da fenomenologia. 
Neste caso, um afastamento do cartesianismo não traria consigo, de modo 
algum, um afastamento da própria fenomenologia enquanto tal, mas talvez 
até uma catarse e um reencontro do caminho de regresso a si própria. 

O autor crê que estas questões - em sua opinião, não ainda expressa­
mente levantadas merecem uma reflexão pormenorizada. Foi Ernst Tugen­
daht que, sem fundamentar metafísico-ontologicamente a conexão com Des­
cartes, apresentou de um modo mais preciso o cartesianismo husserliano 
enquanto pressuposto dogmático da doação absoluta das cogitationes. 6 A 
questionação de Tugendhat, orientada para a teoria da verdade, não tem, 
porém, a fenomenologia enquanto tal como tema, e não se ocupa de uma 
possível transformação tanto da fenomenologia como da sua problemática. 

A fenomenologia, que o seu fundador queria introduzir enquanto ciên­
cia filosófica fundamental, enquanto plzilosophia prima, é hoje um campo 
improdutivo. O rompimento com a fenomenologia da consciência realizado 
por Heidegger deu a ver a base metódica da fenomenologia, que deveria 
erguer a filosofia ao nível de uma ciência estrita, como abalada nos seus 
alicerces. Por outro lado, aquelas considerações que deram a base de partida 
de Husserl nas Logisclze Untersuchungen, as quais lhe permitiram descobrir 
a esfera específica dos modos de aparição, estão hoje em dia amplamente 
substituídas por investigações sobre a estrutura lógica da linguagem.7 Deve 

"elemento capital" tinha como título "Zur Phêinomenologie der Zeit", e cujos textos for­
mam o núcleo essencial do trabalho publicado em 1928 [N. do T.]. 

6 Ernst Tugenhat - Der Wahrheitsbegriff bei Husserl zmd Heidegger. Berlin: Walter de 
Gruyter, 19702

, pp. 194 e ss. [N. do T.] 
7 Verosimilmente, Patocka refere-se aqui particularmente à primeira investigação, intitulada 

"Expressão e Significação". Nela, Husserl trata de problemas comuns a Frege e, um pouco 
mais tarde, a Bertrand Russell, relativos à teoria da linguagem e à semântica, no quadro de 
uma tentativa de fundamentação da lógica pura como base das matemáticas. A tradição de 
pensamento que haveria de nascer dos trabalhos de Frege, comummente designada por 
"filosofia analítica", chamaria, porém, a si quase exclusivamente o tratamento subsequente 
desses problemas, sem que a fenomenologia, orientada por uma outra compreensão do 
sentido que provém não só de Bolzano e de Frege, mas também da teoria da intencionali­
dade de Brentano, tivesse produzido algo de significativo neste domínio. Essa infecundi­
dade do ponto de partida husserliano e da descoberta a que ele conduziu (o campo dos 
"modos de aparição", orientado pela teoria da intenção significativa e do preenchimento), 



152 Tradução 

este desmoronamento ser tomado como definitivo? O subjectivismo amea­
çador foi afastado por Heidegger por meio da viragem para o ser. Mas não 
será o empreendimento de Sein und Zeit, de dar uma fenomenologia do ser­
-aí, do mundo, do intramundano, algo para repetir numa base nova? Não é, 
por outro lado, o esforço para produzir uma lógica do mundo pré-teórico 
algo fenomenologicamente relevante e que está dependente de uma reflexão 
fenomenológica?ª Tudo isto são questões que se levantam quando seguimos 
no encalço do legado da fenomenologia clássica. 

1 

O que deu a medida para a posição peculiar das meditações de Descar­
tes no problema da consciência não foi a suposta mania da certeza, como 
motivo existencial, mas sim a aceitação acrítica do esquema ontológico da 
essência e da existência (no sentido tradicional) e a sua aplicação à esfera do 
ser pessoal, introduzido por Descartes na filosofia teórica (nenhum princípio 
filosófico da filosofia antecedente vem formulado na primeira pessoa. As 
considerações paralelas de Agostinho situam-se ainda na encruzilhada entre 
filosofia e teologia). 

A conclusão da dúvida cartesiana,9 na segunda meditação, que conduz 
ao ponto arquimediano de uma fundamentação da filosofia, consuma-se em 
dois passos, dos quais um responde à pergunta pela existência de um tal 
ponto arquimediano, o outro, à pergunta pela sua essência (essentia). Em 
certo sentido, a conclusão cartesiana mostra a prioridade da existência relati­
vamente à essência; a existência, tal como é expressa no sum, existo, deve, 
porém, ser vista como acto de posição ou de realização da essência. O carác­
ter pessoal do sum perde-se. 

Perde-se no momento em que Descartes reconhece não saber ainda cla­
ramente o que é enquanto detentor da sua existência no modo da certeza. Ele 
diz, certamente com razão, que, doravante, deve ter muita atenção para não 
se tomar por outra coisa diferente daquilo que efectivamente é; mas, no 
mesmo instante, pergunta, de um modo inteiramente consequente, não por si 
próprio, pelo sum, mas antes pelas coisas, pois a cisão essência-existência é 
característica e válida das coisas, dos entes no mundo, dos entes de natureza 
impessoal. Aquilo de que Descartes se quer, portanto, saber diferente são as 
coisas, acerca das quais não é possível qualquer imediata certeza de ser; mas, 

juntamente com a posterior quase total absorção desses problemas pela filosofia analítica 
são os factos a que Patocka pretende aqui aludir [N. do T.] 

8 Cf. H. Lipps - Unters11cl11111ge11 zu einer hen11e11e11tisclze logik. Frankfurt, 1938, e o 
comentário de L. Landgrebe - Das Problem der urspriingliclzen Elfahrwzg im Werk von 
Hans Lipps, in Philosophische R1111dscha11 IV (1956), n.05 3-4. 

9 Para todo o parágrafo, ver R. Descartes - CEuvres de Descartes, ed. Adam-Tannery, 
vol. VII, pp. 26 e ss. 

Tradução 153 

desde o início, como resposta à sua pergunta, é uma coisa que é procurada 
enquanto sujeito de urna tal certeza. Por força deste começo metafísico to­
mado corno algo por si mesmo compreensível, aquilo que é garantido pela 
certeza do cogito é desde logo urna coisa, isto é, um substrato duradouro de 
determinações tanto duradouras corno mutáveis. No fundo, o ser, a existên­
cia é, tanto para esta corno para qualquer outra coisa, algo exterior e sem 
conteúdo, enquanto simples acto de posição; daí que haja em geral necessi­
dade de questionar em direcção a uma determinação mais clara do sum. 

Ora é por si mesmo compreensível que o corpo, que o corporal e as suas 
determinações ("corpo" entendido no sentido puramente objectivo) sejam 
eliminados, mas também são riscadas por Descartes as determinações tradi­
cionais da alma, como a nutrição e o movimento próprio. O mesmo é válido 
para a percepção enquanto função corporal. O que, por conseguinte, perma­
nece como atributo constante, essencial, daquela coisa que eu sou só pode 
ser algo que, porquanto eu seja um Eu, se tome, a qualquer momento, preci­
samente minha determinação, determinação que não pode ser senão aquilo 
que, em todo o comércio com as coisas, deve ser pressuposto enquanto ini­
ludível e imediatamente presente, existam ou não as coisas respectivas, te­
nham elas efectivamente estas e aquelas determinações ou não; isto é, po­
rém, o que Descartes designa com os termos "pensée, cogitatio". O que 
Descartes tem aqui em vista não é outra coisa senão aquilo em que o apare­
cente aparece [worin das Erscheinende erscheint], o campo fenomenal; por 
via das suas considerações orientadas pela diferença tradicional entre essen­
tia e existentia, Descartes faz disso um atributo essencial da coisa que eu 
sou, um atributo que, marcado pelo carácter do ser-certo indubitável, é ele 
próprio cousa!, isto é, constatável, objectivo, algo que se pode encontrar. 
Assim, a cogitatio só é possível porque o sum é a existentia de uma substan­
tia cogitans, sendo o ego pensado ao modo de substrato e o cogito como 
atributo essencial. Este atributo essencial é concretizado como um affinno, 
nego, concipio, dubito, valo, imaginar, sentia. Estas determinações são, 
numa parte, de natureza representativa (por exemplo, uma idea, presente no 
mente concipere, é qualquer coisa corno uma imagem das coisas exteriores), 
e, na outra parte, são as minhas tomadas de posição, corno valo, affinno, 
nego. Nas tomadas de posição, é sublinhado o lado subjectivo-egológico, na 
ideia, o lado representativo. O campo fenomenal, em que o ente pode apare­
cer naquilo que é, deveio, assim, uma estrutura do "sujeito", que poderíamos 
tentar descrever com a fórmula moderna ego-cogito-cogitatum. Certamente, 
o cogitatum deve, então, entrar em cena duas vezes: urna, enquanto idea, 
outra, como a coisa que é exterior à esfera garantida no cogito. Mas porque a 
imediata certeza pertence ao definiens da subjectividade assim delimitada, 
esta não é pensável sem uma relação constante à auto-apercepção. É, por 
conseguinte, posta em destaque urna autocaptação reflexiva na certeza de si. 



152 Tradução 

este desmoronamento ser tomado como definitivo? O subjectivismo amea­
çador foi afastado por Heidegger por meio da viragem para o ser. Mas não 
será o empreendimento de Sein und Zeit, de dar uma fenomenologia do ser­
-aí, do mundo, do intramundano, algo para repetir numa base nova? Não é, 
por outro lado, o esforço para produzir uma lógica do mundo pré-teórico 
algo fenomenologicamente relevante e que está dependente de uma reflexão 
fenomenológica?ª Tudo isto são questões que se levantam quando seguimos 
no encalço do legado da fenomenologia clássica. 

1 

O que deu a medida para a posição peculiar das meditações de Descar­
tes no problema da consciência não foi a suposta mania da certeza, como 
motivo existencial, mas sim a aceitação acrítica do esquema ontológico da 
essência e da existência (no sentido tradicional) e a sua aplicação à esfera do 
ser pessoal, introduzido por Descartes na filosofia teórica (nenhum princípio 
filosófico da filosofia antecedente vem formulado na primeira pessoa. As 
considerações paralelas de Agostinho situam-se ainda na encruzilhada entre 
filosofia e teologia). 

A conclusão da dúvida cartesiana,9 na segunda meditação, que conduz 
ao ponto arquimediano de uma fundamentação da filosofia, consuma-se em 
dois passos, dos quais um responde à pergunta pela existência de um tal 
ponto arquimediano, o outro, à pergunta pela sua essência (essentia). Em 
certo sentido, a conclusão cartesiana mostra a prioridade da existência relati­
vamente à essência; a existência, tal como é expressa no sum, existo, deve, 
porém, ser vista como acto de posição ou de realização da essência. O carác­
ter pessoal do sum perde-se. 

Perde-se no momento em que Descartes reconhece não saber ainda cla­
ramente o que é enquanto detentor da sua existência no modo da certeza. Ele 
diz, certamente com razão, que, doravante, deve ter muita atenção para não 
se tomar por outra coisa diferente daquilo que efectivamente é; mas, no 
mesmo instante, pergunta, de um modo inteiramente consequente, não por si 
próprio, pelo sum, mas antes pelas coisas, pois a cisão essência-existência é 
característica e válida das coisas, dos entes no mundo, dos entes de natureza 
impessoal. Aquilo de que Descartes se quer, portanto, saber diferente são as 
coisas, acerca das quais não é possível qualquer imediata certeza de ser; mas, 

juntamente com a posterior quase total absorção desses problemas pela filosofia analítica 
são os factos a que Patocka pretende aqui aludir [N. do T.] 

8 Cf. H. Lipps - Unters11cl11111ge11 zu einer hen11e11e11tisclze logik. Frankfurt, 1938, e o 
comentário de L. Landgrebe - Das Problem der urspriingliclzen Elfahrwzg im Werk von 
Hans Lipps, in Philosophische R1111dscha11 IV (1956), n.05 3-4. 

9 Para todo o parágrafo, ver R. Descartes - CEuvres de Descartes, ed. Adam-Tannery, 
vol. VII, pp. 26 e ss. 

Tradução 153 

desde o início, como resposta à sua pergunta, é uma coisa que é procurada 
enquanto sujeito de urna tal certeza. Por força deste começo metafísico to­
mado corno algo por si mesmo compreensível, aquilo que é garantido pela 
certeza do cogito é desde logo urna coisa, isto é, um substrato duradouro de 
determinações tanto duradouras corno mutáveis. No fundo, o ser, a existên­
cia é, tanto para esta corno para qualquer outra coisa, algo exterior e sem 
conteúdo, enquanto simples acto de posição; daí que haja em geral necessi­
dade de questionar em direcção a uma determinação mais clara do sum. 

Ora é por si mesmo compreensível que o corpo, que o corporal e as suas 
determinações ("corpo" entendido no sentido puramente objectivo) sejam 
eliminados, mas também são riscadas por Descartes as determinações tradi­
cionais da alma, como a nutrição e o movimento próprio. O mesmo é válido 
para a percepção enquanto função corporal. O que, por conseguinte, perma­
nece como atributo constante, essencial, daquela coisa que eu sou só pode 
ser algo que, porquanto eu seja um Eu, se tome, a qualquer momento, preci­
samente minha determinação, determinação que não pode ser senão aquilo 
que, em todo o comércio com as coisas, deve ser pressuposto enquanto ini­
ludível e imediatamente presente, existam ou não as coisas respectivas, te­
nham elas efectivamente estas e aquelas determinações ou não; isto é, po­
rém, o que Descartes designa com os termos "pensée, cogitatio". O que 
Descartes tem aqui em vista não é outra coisa senão aquilo em que o apare­
cente aparece [worin das Erscheinende erscheint], o campo fenomenal; por 
via das suas considerações orientadas pela diferença tradicional entre essen­
tia e existentia, Descartes faz disso um atributo essencial da coisa que eu 
sou, um atributo que, marcado pelo carácter do ser-certo indubitável, é ele 
próprio cousa!, isto é, constatável, objectivo, algo que se pode encontrar. 
Assim, a cogitatio só é possível porque o sum é a existentia de uma substan­
tia cogitans, sendo o ego pensado ao modo de substrato e o cogito como 
atributo essencial. Este atributo essencial é concretizado como um affinno, 
nego, concipio, dubito, valo, imaginar, sentia. Estas determinações são, 
numa parte, de natureza representativa (por exemplo, uma idea, presente no 
mente concipere, é qualquer coisa corno uma imagem das coisas exteriores), 
e, na outra parte, são as minhas tomadas de posição, corno valo, affinno, 
nego. Nas tomadas de posição, é sublinhado o lado subjectivo-egológico, na 
ideia, o lado representativo. O campo fenomenal, em que o ente pode apare­
cer naquilo que é, deveio, assim, uma estrutura do "sujeito", que poderíamos 
tentar descrever com a fórmula moderna ego-cogito-cogitatum. Certamente, 
o cogitatum deve, então, entrar em cena duas vezes: urna, enquanto idea, 
outra, como a coisa que é exterior à esfera garantida no cogito. Mas porque a 
imediata certeza pertence ao definiens da subjectividade assim delimitada, 
esta não é pensável sem uma relação constante à auto-apercepção. É, por 
conseguinte, posta em destaque urna autocaptação reflexiva na certeza de si. 



154 Tradução 

Tal é, portanto, o sentido da tese segundo a qual o espírito é "mais fácil" de 
conhecer que o corpo e as suas determinações. 

II 

Estes motivos de pensamento chegaram até Husserl através da psicolo­
gia de Franz Brentano. Será útil, por conseguinte, mostrar brevemente em 
que consiste o cartesianismo de Brentano. , , . , . 

10 
Como é bem sabido, Brentano fala de fenomenos ps1qmcos e flSlcos. 

Nele, o termo "fenómeno" designa, segundo Husserl, o objecto aparecente 
enquanto tal. 11 O fenómeno psíquico é, por conseguinte, aquele em ~ue o 
objecto psíquico aparece. Que esta terminologia esconda dentro de .s1 u~a 
metafísica substancialista da alma é o que se pode comprovar pelas mvest1-
crações de Brentano acerca da doutrina das categorias.

12 

º Os fenómenos psíquicos distinguem-se dos chamados "fenómenos físi­
cos" pelo facto de a sua presença garantir também a própria existência do 
psíquico, coisa que não acontece com os fenómenos "físicos"; distinguem-se 
ainda pela "inexistência intencional". ou "mental" do objecto, isto é, por via 
de um tipo peculiar de quase-relação a um objecto, o qual não deve ser aqui, 
certamente, tomado como termo de uma relação e que não é, de modo al­
gum, por conseguinte, um ente independente. Primariamente, esta relação 
não é própria senão das representações, 13 pois os outros tipos de relação in­
tencional, como os juízos e os fenómenos afectivos, são tomadas de posição 
perante o objectual apresentado originária e primariamente na r~p~ese~tação: 
Não tomando ao-ora em consideração o facto de Descartes não d1stmgmr aqm o . 
os lados mental e não mental, é completo o paralelismo com as determma-
ções cartesianas, tanto com as ideae como com os juízos e as representações 

volitivas. 
A garantia da existência dos fenómenos psíquicos não se aplica sim; 

plesmente a estes, mas também ao real substancial que neles se manifesta. E 
preciso distinguir, nomeadamente, os fenómenos psíquicos enquanto tais e o 
estado psíquico concreto, também denominado "acto", que é uma contextura 
formada por toda a sorte de fenómenos e que contém uma relação secundária 
com a realidade psíquica, sob a forma de uma representação e de um juízo 
sobre si próprio. É próprio deste juízo uma evidência imediata de reconhe­
cimento [Anerkennung]. 14 Nesta "percepção interna", os fenómenos psíqui:-

1° Franz Brentano - Psyclzologie vom empirisclzen Standpzmkt. 2ª edição, Leipzig, 1925. 
11 Edmund Husserl - Logisclze Untersuclmngen. II l, 2ª edição, Halle, 1913, p. 371. 
12 Vide Franz Brentano - Kategorienlelzre. Leipzig, 1933, p. 161, e Psyclzologie, Vol. 2, 

pp. 138 e ss. 
13 Fr. Brentano - Psyclzologie, Vol. II, p. 127. 
14 Idem, p. 139. 

Tradução 155 

cos são captados como imediatamente existentes. Por outro lado, esta per­
cepção interna oferece a base para uma ponderação da sua estrutura substan­
cial (determinações que pressupõem, por fim, um substrato individual, 
mesmo que não esteja espacialmente individualizado). 15 

Vemos assim que todos os elementos fundamentais do cartesianismo 
retomam, em Brentano, nos problemas da consciência e da alma. A notável 
diferenciação entre ideias e tomadas de posição, estabelecida por Descartes 
no plano fenomenal, é agora levada tão longe por Brentano que é mesmo 
admitida uma contrapartida "subjectiva" para as ideias, chamada "represen­
tação", que é um simples tomar [Hinnehmen] enquanto algo intencional, cuja 
apreensibilidade exige qualquer coisa como uma "percepção interna". Nesta 
"evidência da percepção interna", surgiu novamente o cogito cartesiano, o 
qual garante tanto o ser como o ser-assim [Sosein] do objecto imanente. 

A diferença relativamente a Descartes é, por consequência, a seguinte: à 
substância anímica, à coisa "eu", não a capto, segundo Brentano, imediata­
mente, mas apenas nos fenómenos, que estão certamente dados como seres 
na evidência imediata este é o sentido do cogito-, e capto a substância 
anímica porquanto apreendo esses fenómenos, originariamente afirmados 
[bejahten] na evidência da percepção interna, enquanto atributos de um 
substrato, de uma substância. Também como em Descartes, o "swn" eclipsa­
-se completamente; a garantia de existência respeita a estruturas despersona­
lizadas, captáveis na sua generalidade, como representações e seus objectos, 
teses, etc.; a própria coisa anímica, enquanto substrato, é algo cuja indivi­
dualidade e, por conseguinte, ser-próprio nunca está dado originariamente. O 
"mental", o "psíquico", recolheu em si tantos caracteres do plano fenomenal, 
onde o causal e o pessoal mutuamente se encontram, que o pessoal foi to­
talmente esmagado. Este desaparecimento mostra-se precisamente na dupli­
cação reflexiva do fenomenal por fenómenos "intencionais" como a repre­
sentação (de um representado). 

m 
Por meio de uma crítica da terminologia de Brentano, 16 Husserl tentou 

não apenas esclarecer a situação, mas, a partir da raiz, tomá-la frutuosa para 
os seus objectivos, a saber, a "elucidação do conhecimento". Não se trata, 
por conseguinte, em Husserl, de uma questionação em tomo da psicologia e 
dos seus fundamentos metafísicas, como em Brentano, mas antes de um 
problema de "teoria do conhecimento". Nas Logische Untersuchungen, a 
palavra "teoria do conhecimento" não deve, contudo, ser entendida no senti-

15 Idem, p. 161. 
16 

E. Husserl - Logisclze Unters11clzzmge11, II. l ª parte, p. 370. Aí, Husserl renuncia à distin­
ção entre fenómenos psíquicos e físicos, mas continua falando de uma relação intencional. 



154 Tradução 

Tal é, portanto, o sentido da tese segundo a qual o espírito é "mais fácil" de 
conhecer que o corpo e as suas determinações. 

II 

Estes motivos de pensamento chegaram até Husserl através da psicolo­
gia de Franz Brentano. Será útil, por conseguinte, mostrar brevemente em 
que consiste o cartesianismo de Brentano. , , . , . 

10 
Como é bem sabido, Brentano fala de fenomenos ps1qmcos e flSlcos. 

Nele, o termo "fenómeno" designa, segundo Husserl, o objecto aparecente 
enquanto tal. 11 O fenómeno psíquico é, por conseguinte, aquele em ~ue o 
objecto psíquico aparece. Que esta terminologia esconda dentro de .s1 u~a 
metafísica substancialista da alma é o que se pode comprovar pelas mvest1-
crações de Brentano acerca da doutrina das categorias.

12 

º Os fenómenos psíquicos distinguem-se dos chamados "fenómenos físi­
cos" pelo facto de a sua presença garantir também a própria existência do 
psíquico, coisa que não acontece com os fenómenos "físicos"; distinguem-se 
ainda pela "inexistência intencional". ou "mental" do objecto, isto é, por via 
de um tipo peculiar de quase-relação a um objecto, o qual não deve ser aqui, 
certamente, tomado como termo de uma relação e que não é, de modo al­
gum, por conseguinte, um ente independente. Primariamente, esta relação 
não é própria senão das representações, 13 pois os outros tipos de relação in­
tencional, como os juízos e os fenómenos afectivos, são tomadas de posição 
perante o objectual apresentado originária e primariamente na r~p~ese~tação: 
Não tomando ao-ora em consideração o facto de Descartes não d1stmgmr aqm o . 
os lados mental e não mental, é completo o paralelismo com as determma-
ções cartesianas, tanto com as ideae como com os juízos e as representações 

volitivas. 
A garantia da existência dos fenómenos psíquicos não se aplica sim; 

plesmente a estes, mas também ao real substancial que neles se manifesta. E 
preciso distinguir, nomeadamente, os fenómenos psíquicos enquanto tais e o 
estado psíquico concreto, também denominado "acto", que é uma contextura 
formada por toda a sorte de fenómenos e que contém uma relação secundária 
com a realidade psíquica, sob a forma de uma representação e de um juízo 
sobre si próprio. É próprio deste juízo uma evidência imediata de reconhe­
cimento [Anerkennung]. 14 Nesta "percepção interna", os fenómenos psíqui:-

1° Franz Brentano - Psyclzologie vom empirisclzen Standpzmkt. 2ª edição, Leipzig, 1925. 
11 Edmund Husserl - Logisclze Untersuclmngen. II l, 2ª edição, Halle, 1913, p. 371. 
12 Vide Franz Brentano - Kategorienlelzre. Leipzig, 1933, p. 161, e Psyclzologie, Vol. 2, 

pp. 138 e ss. 
13 Fr. Brentano - Psyclzologie, Vol. II, p. 127. 
14 Idem, p. 139. 

Tradução 155 

cos são captados como imediatamente existentes. Por outro lado, esta per­
cepção interna oferece a base para uma ponderação da sua estrutura substan­
cial (determinações que pressupõem, por fim, um substrato individual, 
mesmo que não esteja espacialmente individualizado). 15 

Vemos assim que todos os elementos fundamentais do cartesianismo 
retomam, em Brentano, nos problemas da consciência e da alma. A notável 
diferenciação entre ideias e tomadas de posição, estabelecida por Descartes 
no plano fenomenal, é agora levada tão longe por Brentano que é mesmo 
admitida uma contrapartida "subjectiva" para as ideias, chamada "represen­
tação", que é um simples tomar [Hinnehmen] enquanto algo intencional, cuja 
apreensibilidade exige qualquer coisa como uma "percepção interna". Nesta 
"evidência da percepção interna", surgiu novamente o cogito cartesiano, o 
qual garante tanto o ser como o ser-assim [Sosein] do objecto imanente. 

A diferença relativamente a Descartes é, por consequência, a seguinte: à 
substância anímica, à coisa "eu", não a capto, segundo Brentano, imediata­
mente, mas apenas nos fenómenos, que estão certamente dados como seres 
na evidência imediata este é o sentido do cogito-, e capto a substância 
anímica porquanto apreendo esses fenómenos, originariamente afirmados 
[bejahten] na evidência da percepção interna, enquanto atributos de um 
substrato, de uma substância. Também como em Descartes, o "swn" eclipsa­
-se completamente; a garantia de existência respeita a estruturas despersona­
lizadas, captáveis na sua generalidade, como representações e seus objectos, 
teses, etc.; a própria coisa anímica, enquanto substrato, é algo cuja indivi­
dualidade e, por conseguinte, ser-próprio nunca está dado originariamente. O 
"mental", o "psíquico", recolheu em si tantos caracteres do plano fenomenal, 
onde o causal e o pessoal mutuamente se encontram, que o pessoal foi to­
talmente esmagado. Este desaparecimento mostra-se precisamente na dupli­
cação reflexiva do fenomenal por fenómenos "intencionais" como a repre­
sentação (de um representado). 

m 
Por meio de uma crítica da terminologia de Brentano, 16 Husserl tentou 

não apenas esclarecer a situação, mas, a partir da raiz, tomá-la frutuosa para 
os seus objectivos, a saber, a "elucidação do conhecimento". Não se trata, 
por conseguinte, em Husserl, de uma questionação em tomo da psicologia e 
dos seus fundamentos metafísicas, como em Brentano, mas antes de um 
problema de "teoria do conhecimento". Nas Logische Untersuchungen, a 
palavra "teoria do conhecimento" não deve, contudo, ser entendida no senti-

15 Idem, p. 161. 
16 

E. Husserl - Logisclze Unters11clzzmge11, II. l ª parte, p. 370. Aí, Husserl renuncia à distin­
ção entre fenómenos psíquicos e físicos, mas continua falando de uma relação intencional. 



156 Tradução 

do que era corrente nesse tempo, a saber, no estilo do esclarecimento lógico, 
impulsionado pelos neo-kantianos, dos pressupostos subjacentes à· ciência 
directamente ligada às coisas, pressupostos que são invocados a título de 
condições de possibilidade do seu conhecimento. Trata-se, para Husserl, de 
algo totalmente diferente: das mais elementares e simples questões do pró­
prio acesso público às coisas, primeiro que tudo das formações lógicas na 
sua objectividade, elaborada nos Prolegomena. As objectividades devem ser 
acessíveis, devem aparecer de um certo modo, devem ser dadas de modos 
determinados, enformados por uma lei. O "esclarecimento fenomenológico 
do conhecimento" significa uma coisa totalmente diferente das condicões 
transcendentais de possibilidade do a priori, implicado no objecto de co~he­
cimento e a elaborar regressivamente numa conclusão a partir deste. Isso é 
particularmente manisfesto aqui, onde Husserl ainda não usa de modo algum 
a linguagem do transcendentalismo. O esclarecimento fenomenológico do 
conhecimento visa aquilo que torna possível que o objectivo apareça de mo­
dos diferentes, primeiro que tudo e de uma maneira central, porém, que ele 
apareça como ele próprio e se mostre enquanto tal naquilo que é, tanto no 
seu núcleo como no seu sentido, ou melhor, nas diferentes formações de 
sentido, nos seus caracteres posicionais e nas suas modalizações, nos seus 
modos de doação. 17 A descoberta própria das Logische Untersuchungen foi 
este campo do mostrar-se [Sich-Zeigens], campo que, para que a própria 
coisa possa posicionar-se e aparecer, deve ultrapassar tanto a coisa como a 
estrutura causal que lhe é própria e conter em si mesmo uma legalidade de 
tipo peculiar, que não é recondutível nem à do objecto no seu ser próprio, 
nem à do ser mental no seu carácter especificamente egóico. Esta legalidade 
é uma estrutura cuja compreensão é indispensável ao eu, ao "sujeito", caso 
ele deva existir na clareza relativamente a si próprio e às coisas, estrutura 
que, porém, não precisa de ser por causa disso, de forma alguma, uma es­
trutura do sujeito. Para tematizar esta esfera da aparição e suas legalidades, 
Husserl precisa, porém, de meios conceptuais que a tradição só escassamente 
lhe pode oferecer. Interessa-lhe falar de actos intencionais e da objectualida­
de que lhes está coordenada para poder evitar, tomando certas cautelas, a 
confusão do subjectivo e do objectivo comum na psicologia coeva, sob in­
fluência do empirismo. Quando fala das "vivências" e do seu "carácter in­
tencional", não visa, no fundo, o subjectivo no sentido do egóico; nem se­
quer reconhece nesta altura a existência de um eu "puro". Visa, no fundo, 
estruturas na esfera de aparição, por conseguinte, em certo sentido, de novo 
estruturas "objectivas", fazendo-o, no entanto, a partir de uma nomenclatura 
tomada em grande parte de Brentano. Isto é particularmente visível aí onde 

17 
Acerca disto prestam um testemunho concludente sobretudo as investigações fundamentais 
do segundo tomo das Logisclze Untersuclmngen, particularmente a quinta e sexta investi­
gações. 

Tradução 157 

ele defende a concepção de Brentano acerca dos actos intencionais contra 
outras opiniões - sobretudo a de Natorp, que se exprime contra a realidade 
supostamente verificável de um correlato mental de uma representação 
objectiva - e se esforça, portanto, por concretizar a sua concepção do inten­
cional.18 

Quando Natorp diz: 19 «A existência [do som] para mim é a consciência 
que tenho dele. Se alguém quer surpreender a sua consciência ainda de outro 
modo que pela existência de um conteúdo para si, então eu [ ... ] não posso 
seguir o seu exemplo», Husserl tenta, através de exemplos concretos, pôr-lhe 
diante a doação do acto e, por esse meio, legitimar o acto enquanto realidade 
subjectiva. Procura fazê-lo por via de uma explicação mais profunda do con­
ceito de "existência de um conteúdo para mim". Há diferentes modos do 
notar: um conteúdo está aí para nós de um modo diferente quando está sim­
plesmente implícito e quando é captado como algo explicitamente destacado. 
Por fim, chama-se a atenção para a diferença entre sensação e percepção: 
«diferentes actos podem percepcionar o mesmo e, porém, sentir coisas dife­
rentes» e, por outro lado, diferentes actos podem apreender de modos dife­
rentes as mesmas sensações. Afirma-se que a própria apreensão não é ne­
nhuma afluência de novas sensações, mas antes um "carácter de acto", um 
"modo da consciência", "da disposição". Um exemplo da esfera preponde­
rante da percepção visual fala de uma caixa que vejo de diferentes lados e 
que permanece a mesma nesses diferentes aspectos. Vivemos aí a "consciên­
cia de identidade'', um procurar captar a identidade. São certamente ofereci­
dos, de um e do outro lado (para duas rotações diferentes da caixa), diferen­
tes conteúdos de sensação, os quais são, porém, apreendidos no "mesmo 
sentido", a apreensão (apercepção) segundo este "sentido" é um carácter da 
vivência que produz, por vez primeira, a "existência do objecto para mim". 
Um outro campo de exemplos é produzido a partir da comparação da per­
cepção com a recordação e de ambas com a prefiguração [Vorbildlichung] 
(por exemplo, por meio de pinturas, estátuas, etc.), mas sobretudo pela com­
paração com as expressões linguísticas [Ausdrücke]. Qual a diferença entre 
os arabescos e a consciência propriamente simbólica, que a eles se liga, mas 
onde a compreensão do teor significativo que aí se liga eclipsa os arabescos? 
Em que consiste, particularmente, a consciência significativa vazia de uma 
palavra que ouvimos na conversação, sem tornar intuiva a coisa que ela no­
meia, mas sabendo, porém, daquilo que se trata? Em resumo: as sensações e 
os actos que as "apreendem" ou "apercebem" são vividos, mas não aparecem 
objectivamente; eles não são vistos, ouvidos, percepcionados por um qual-

18 Idem, pp. 359 e ss, particularmente pp. 380 e ss. 
19 Com pequenas modificações em algumas frases, este texto é comum ao artigo de 1971, "O 

subjectivismo da fenomenologia de Husserl e a exigência de uma fenomenologia assub­
jectiva", antes traduzido [N. do T.]. 



156 Tradução 

do que era corrente nesse tempo, a saber, no estilo do esclarecimento lógico, 
impulsionado pelos neo-kantianos, dos pressupostos subjacentes à· ciência 
directamente ligada às coisas, pressupostos que são invocados a título de 
condições de possibilidade do seu conhecimento. Trata-se, para Husserl, de 
algo totalmente diferente: das mais elementares e simples questões do pró­
prio acesso público às coisas, primeiro que tudo das formações lógicas na 
sua objectividade, elaborada nos Prolegomena. As objectividades devem ser 
acessíveis, devem aparecer de um certo modo, devem ser dadas de modos 
determinados, enformados por uma lei. O "esclarecimento fenomenológico 
do conhecimento" significa uma coisa totalmente diferente das condicões 
transcendentais de possibilidade do a priori, implicado no objecto de co~he­
cimento e a elaborar regressivamente numa conclusão a partir deste. Isso é 
particularmente manisfesto aqui, onde Husserl ainda não usa de modo algum 
a linguagem do transcendentalismo. O esclarecimento fenomenológico do 
conhecimento visa aquilo que torna possível que o objectivo apareça de mo­
dos diferentes, primeiro que tudo e de uma maneira central, porém, que ele 
apareça como ele próprio e se mostre enquanto tal naquilo que é, tanto no 
seu núcleo como no seu sentido, ou melhor, nas diferentes formações de 
sentido, nos seus caracteres posicionais e nas suas modalizações, nos seus 
modos de doação. 17 A descoberta própria das Logische Untersuchungen foi 
este campo do mostrar-se [Sich-Zeigens], campo que, para que a própria 
coisa possa posicionar-se e aparecer, deve ultrapassar tanto a coisa como a 
estrutura causal que lhe é própria e conter em si mesmo uma legalidade de 
tipo peculiar, que não é recondutível nem à do objecto no seu ser próprio, 
nem à do ser mental no seu carácter especificamente egóico. Esta legalidade 
é uma estrutura cuja compreensão é indispensável ao eu, ao "sujeito", caso 
ele deva existir na clareza relativamente a si próprio e às coisas, estrutura 
que, porém, não precisa de ser por causa disso, de forma alguma, uma es­
trutura do sujeito. Para tematizar esta esfera da aparição e suas legalidades, 
Husserl precisa, porém, de meios conceptuais que a tradição só escassamente 
lhe pode oferecer. Interessa-lhe falar de actos intencionais e da objectualida­
de que lhes está coordenada para poder evitar, tomando certas cautelas, a 
confusão do subjectivo e do objectivo comum na psicologia coeva, sob in­
fluência do empirismo. Quando fala das "vivências" e do seu "carácter in­
tencional", não visa, no fundo, o subjectivo no sentido do egóico; nem se­
quer reconhece nesta altura a existência de um eu "puro". Visa, no fundo, 
estruturas na esfera de aparição, por conseguinte, em certo sentido, de novo 
estruturas "objectivas", fazendo-o, no entanto, a partir de uma nomenclatura 
tomada em grande parte de Brentano. Isto é particularmente visível aí onde 

17 
Acerca disto prestam um testemunho concludente sobretudo as investigações fundamentais 
do segundo tomo das Logisclze Untersuclmngen, particularmente a quinta e sexta investi­
gações. 

Tradução 157 

ele defende a concepção de Brentano acerca dos actos intencionais contra 
outras opiniões - sobretudo a de Natorp, que se exprime contra a realidade 
supostamente verificável de um correlato mental de uma representação 
objectiva - e se esforça, portanto, por concretizar a sua concepção do inten­
cional.18 

Quando Natorp diz: 19 «A existência [do som] para mim é a consciência 
que tenho dele. Se alguém quer surpreender a sua consciência ainda de outro 
modo que pela existência de um conteúdo para si, então eu [ ... ] não posso 
seguir o seu exemplo», Husserl tenta, através de exemplos concretos, pôr-lhe 
diante a doação do acto e, por esse meio, legitimar o acto enquanto realidade 
subjectiva. Procura fazê-lo por via de uma explicação mais profunda do con­
ceito de "existência de um conteúdo para mim". Há diferentes modos do 
notar: um conteúdo está aí para nós de um modo diferente quando está sim­
plesmente implícito e quando é captado como algo explicitamente destacado. 
Por fim, chama-se a atenção para a diferença entre sensação e percepção: 
«diferentes actos podem percepcionar o mesmo e, porém, sentir coisas dife­
rentes» e, por outro lado, diferentes actos podem apreender de modos dife­
rentes as mesmas sensações. Afirma-se que a própria apreensão não é ne­
nhuma afluência de novas sensações, mas antes um "carácter de acto", um 
"modo da consciência", "da disposição". Um exemplo da esfera preponde­
rante da percepção visual fala de uma caixa que vejo de diferentes lados e 
que permanece a mesma nesses diferentes aspectos. Vivemos aí a "consciên­
cia de identidade'', um procurar captar a identidade. São certamente ofereci­
dos, de um e do outro lado (para duas rotações diferentes da caixa), diferen­
tes conteúdos de sensação, os quais são, porém, apreendidos no "mesmo 
sentido", a apreensão (apercepção) segundo este "sentido" é um carácter da 
vivência que produz, por vez primeira, a "existência do objecto para mim". 
Um outro campo de exemplos é produzido a partir da comparação da per­
cepção com a recordação e de ambas com a prefiguração [Vorbildlichung] 
(por exemplo, por meio de pinturas, estátuas, etc.), mas sobretudo pela com­
paração com as expressões linguísticas [Ausdrücke]. Qual a diferença entre 
os arabescos e a consciência propriamente simbólica, que a eles se liga, mas 
onde a compreensão do teor significativo que aí se liga eclipsa os arabescos? 
Em que consiste, particularmente, a consciência significativa vazia de uma 
palavra que ouvimos na conversação, sem tornar intuiva a coisa que ela no­
meia, mas sabendo, porém, daquilo que se trata? Em resumo: as sensações e 
os actos que as "apreendem" ou "apercebem" são vividos, mas não aparecem 
objectivamente; eles não são vistos, ouvidos, percepcionados por um qual-

18 Idem, pp. 359 e ss, particularmente pp. 380 e ss. 
19 Com pequenas modificações em algumas frases, este texto é comum ao artigo de 1971, "O 

subjectivismo da fenomenologia de Husserl e a exigência de uma fenomenologia assub­
jectiva", antes traduzido [N. do T.]. 



158 Tradução 

quer "sentido". Por outro lado, os objectos aparecem, são percepcionados, 
mas não são vividos. 

Temos aqui perante nós o subjectivismo da fenomenologia husserliana 
em estado nascente. O que a amostragem do "lado subjectivo" dos "actos" 
deve trazer à luz são aquelas estruturas que, não se podendo apoiar numa 
pré-doação "intuitiva", carecem, porém, de um "apoio", pois não têm ne­
nhuma significação "causal" no sentido propriamente reico [im eigentlich­
-realen Sinne ], não representam alguma coisa no espaço-tempo reico nem 
pretendem ter aí uma existência - o inintuitivo, o modo "impróprio", "defi­
ciente" de doação é, aqui, tomado como índice do subjectivo. Nestas refle­
xões, não está ainda presente a doutrina husserliana acerca da correlação do 
lado objectivo (mais tarde: "noemático") com o lado subjectivo (mais tarde: 
"noético"). Mas estas reflexões são a água-mãe a partir da qual eles são 
cristalizados. 

Com efeito, uma elaboração mais pormenorizada da doutrina dos mo­
dos de doação deveria conduzir à visão segundo a qual também o "inintuiti­
vo", o aparecente num modo deficiente de doação, é um ser - não certa­
mente um ser no sentido subjectivo-egóico -, pois como poderíamos de ou­
tro modo conceber as sínteses de identificação a que sempre de novo se 
chega no falar, no conhecimento e no reconhecimento do mesmo? É, pois, o 
mesmo objecto que uma vez se mostra de modo deficiente e, a seguir, no 
modo da autodoação. E a síntese não é outra coisa senão este mostrar-se do 
mesmo, a presença do idêntico em e apesar de diferentes modos de doação. 
No que respeita às "apreensões", estarão elas, de facto, presentes como vi­
vências, como modos de disposição e, por conseguinte, como algo captável 
no volver-se reflexivo, ou estarão elas presentes, ao contrário, objectiva­
mente, no ir directo em direcção às coisas? É bem de uma aparição objectiva 
que se trata quando, com diferentes intuições dos lados da caixa, tenho ape­
sar disso diante de mim o mesmo objecto. E será o vermelho da caixa, de 
facto, analisável em duas coisas, nomeadamente, na impressão de vermelho 
e na sua apercepção objectiva enquanto coloração da caixa? Ou é o vermelho 
da caixa, de um lado, um mediador objectivo, que a si próprio se retira para 
um plano de fundo, e, por outro lado, um objecto que se nos depara como 
independente? Onde está aí qualquer coisa que possa ser percebida como um 
"animar" de uma estrutura de dados? Talvez ambos os modos de aparição 
objectiva se fundem um ao outro reciprocamente, mas eles fazem-no preci­
samente porque são ambos objectivos. 

Que ocorra aqui um mal-entendido funesto, é um ponto de vista que se 
impõe inevitavelmente. As "apreensões", etc., são tidas como garantidas, 
enquanto vivências subjectivo-reais, porque aos caracteres causais, que são 
propriamente visados, nada corresponde que seja independente e reico. Mas 
porque o olhar daquele que percorre esses caracteres, que persegue a sua 
articulação e conexões de fundação, faz tudo isso na evidência da simples 

Tradução 159 

doação, e porque se designa esses caracteres como "subjectivos", a própria 
experiência é designada precisamente como captação de algo subjectivo. À 
captação do ente subjectivo, à reflexão sobre a subjectividade é agora atri­
buído aquilo que, enquanto carcácter de evidência, é próprio da esfera da 
aparição na sua função de mostrar e mostrar-se. A esfera fenomenal, o 
campo daquilo que mostra e, neste mostrar, ao mesmo tempo se mostra, não 
pode ter o carácter problemático que é próprio do objecto que aí se mostra, 
remetido para sempre mais experiências e cuja confirmação nunca chega, 
por conseguinte, ao fim; pois esta remissibilidade do que é da ordem do 
reico é precisamente algo que se joga na esfera fenomenal, cuja clareza é 
justamente um pressuposto para este carácter problemático do objecto que se 
mostra e demostra [sich zeigt und ausweist]. Se a investigação da esfera fe­
nomenal é interpretada como reflexão subjectiva, será então, naturalmente, 
próprio da reflexão o carácter de captação em original do ser subjectivo: esse 
ser "não se adumbra", mostra-se simplesmente naquilo que é. Por conse­
guinte, desde o início se cinde a esfera fenomenal em dois momentos de 
um lado, o aparecente nos seus modos de doação, do outro, os supostos fun­
damentos subjectivos deste aparecer. Descrevem-se estes últimos enquanto 
vivência, que está dada para o olhar reflexivo, e atribui-se, por fim, a este 
olhar reflexivo aquela evidência que é própria do mostrar e do mostrar-se do 
campo fenomenal, da própria aparição no seu aparecer. A cisão acima men­
cionada, que se inicia primeiro com os modos de doação inintuitivos, defi­
cientes, privados da presença da própria coisa, é generalizada. Por um lado, 
admite-se certamente que o inintuitivo também pertence ao lado objectivo, 
mas, por outro lado, assim que a duplicação subjectiva é consumada, esta é 
ela própria generalizada, e assim nos encaminhamos para uma correlação 
universal "essencialmente válida", a qual, mais tarde, aparecerá como dou­
trina da coordenação de essência entre a noese e o noema. 

Está agora também aberto o caminho para uma retomada da marcha 
cartesiana da dúvida, efectuada agora de um modo especificamente novo, 
que permite evitar os saltos metafísicas depois da sua feliz chegada ao ponto 
arquimediano. Husserl descobriu a esfera fenomenal, a esfera do mostrar-se 
no seu aparecer, a esfera que, na tradição filosófica anterior, sempre foi, 
quando refelida, imediatamente reconvertida nas estruturas do ente que se 
mostra na sua particularidade. Ele tenta agora destacar esta esfera e asse­
gurá-la metodicamente, por meio de uma notável analogia com a marcha 
cartesiana da dúvida. É desde logo claro que a legalidade do aparecer no seu 
aparecer não pode, de modo algum, ser a legalidade do aparecente nas suas 
estruturas próprias, particularmente nas suas relações causais. Não posso 
recorrer ao aparecente para clarificar a aparição no seu aparecer, porque, 
para toda e qualquer tese acerca do ente aparecente, está já pressuposta a 
compreensão do aparecer. É, por conseguinte, uma sã máxima metódica 
excluir em toda a amplitude da sua extensão todas as teses a respeito do ente 



158 Tradução 

quer "sentido". Por outro lado, os objectos aparecem, são percepcionados, 
mas não são vividos. 

Temos aqui perante nós o subjectivismo da fenomenologia husserliana 
em estado nascente. O que a amostragem do "lado subjectivo" dos "actos" 
deve trazer à luz são aquelas estruturas que, não se podendo apoiar numa 
pré-doação "intuitiva", carecem, porém, de um "apoio", pois não têm ne­
nhuma significação "causal" no sentido propriamente reico [im eigentlich­
-realen Sinne ], não representam alguma coisa no espaço-tempo reico nem 
pretendem ter aí uma existência - o inintuitivo, o modo "impróprio", "defi­
ciente" de doação é, aqui, tomado como índice do subjectivo. Nestas refle­
xões, não está ainda presente a doutrina husserliana acerca da correlação do 
lado objectivo (mais tarde: "noemático") com o lado subjectivo (mais tarde: 
"noético"). Mas estas reflexões são a água-mãe a partir da qual eles são 
cristalizados. 

Com efeito, uma elaboração mais pormenorizada da doutrina dos mo­
dos de doação deveria conduzir à visão segundo a qual também o "inintuiti­
vo", o aparecente num modo deficiente de doação, é um ser - não certa­
mente um ser no sentido subjectivo-egóico -, pois como poderíamos de ou­
tro modo conceber as sínteses de identificação a que sempre de novo se 
chega no falar, no conhecimento e no reconhecimento do mesmo? É, pois, o 
mesmo objecto que uma vez se mostra de modo deficiente e, a seguir, no 
modo da autodoação. E a síntese não é outra coisa senão este mostrar-se do 
mesmo, a presença do idêntico em e apesar de diferentes modos de doação. 
No que respeita às "apreensões", estarão elas, de facto, presentes como vi­
vências, como modos de disposição e, por conseguinte, como algo captável 
no volver-se reflexivo, ou estarão elas presentes, ao contrário, objectiva­
mente, no ir directo em direcção às coisas? É bem de uma aparição objectiva 
que se trata quando, com diferentes intuições dos lados da caixa, tenho ape­
sar disso diante de mim o mesmo objecto. E será o vermelho da caixa, de 
facto, analisável em duas coisas, nomeadamente, na impressão de vermelho 
e na sua apercepção objectiva enquanto coloração da caixa? Ou é o vermelho 
da caixa, de um lado, um mediador objectivo, que a si próprio se retira para 
um plano de fundo, e, por outro lado, um objecto que se nos depara como 
independente? Onde está aí qualquer coisa que possa ser percebida como um 
"animar" de uma estrutura de dados? Talvez ambos os modos de aparição 
objectiva se fundem um ao outro reciprocamente, mas eles fazem-no preci­
samente porque são ambos objectivos. 

Que ocorra aqui um mal-entendido funesto, é um ponto de vista que se 
impõe inevitavelmente. As "apreensões", etc., são tidas como garantidas, 
enquanto vivências subjectivo-reais, porque aos caracteres causais, que são 
propriamente visados, nada corresponde que seja independente e reico. Mas 
porque o olhar daquele que percorre esses caracteres, que persegue a sua 
articulação e conexões de fundação, faz tudo isso na evidência da simples 

Tradução 159 

doação, e porque se designa esses caracteres como "subjectivos", a própria 
experiência é designada precisamente como captação de algo subjectivo. À 
captação do ente subjectivo, à reflexão sobre a subjectividade é agora atri­
buído aquilo que, enquanto carcácter de evidência, é próprio da esfera da 
aparição na sua função de mostrar e mostrar-se. A esfera fenomenal, o 
campo daquilo que mostra e, neste mostrar, ao mesmo tempo se mostra, não 
pode ter o carácter problemático que é próprio do objecto que aí se mostra, 
remetido para sempre mais experiências e cuja confirmação nunca chega, 
por conseguinte, ao fim; pois esta remissibilidade do que é da ordem do 
reico é precisamente algo que se joga na esfera fenomenal, cuja clareza é 
justamente um pressuposto para este carácter problemático do objecto que se 
mostra e demostra [sich zeigt und ausweist]. Se a investigação da esfera fe­
nomenal é interpretada como reflexão subjectiva, será então, naturalmente, 
próprio da reflexão o carácter de captação em original do ser subjectivo: esse 
ser "não se adumbra", mostra-se simplesmente naquilo que é. Por conse­
guinte, desde o início se cinde a esfera fenomenal em dois momentos de 
um lado, o aparecente nos seus modos de doação, do outro, os supostos fun­
damentos subjectivos deste aparecer. Descrevem-se estes últimos enquanto 
vivência, que está dada para o olhar reflexivo, e atribui-se, por fim, a este 
olhar reflexivo aquela evidência que é própria do mostrar e do mostrar-se do 
campo fenomenal, da própria aparição no seu aparecer. A cisão acima men­
cionada, que se inicia primeiro com os modos de doação inintuitivos, defi­
cientes, privados da presença da própria coisa, é generalizada. Por um lado, 
admite-se certamente que o inintuitivo também pertence ao lado objectivo, 
mas, por outro lado, assim que a duplicação subjectiva é consumada, esta é 
ela própria generalizada, e assim nos encaminhamos para uma correlação 
universal "essencialmente válida", a qual, mais tarde, aparecerá como dou­
trina da coordenação de essência entre a noese e o noema. 

Está agora também aberto o caminho para uma retomada da marcha 
cartesiana da dúvida, efectuada agora de um modo especificamente novo, 
que permite evitar os saltos metafísicas depois da sua feliz chegada ao ponto 
arquimediano. Husserl descobriu a esfera fenomenal, a esfera do mostrar-se 
no seu aparecer, a esfera que, na tradição filosófica anterior, sempre foi, 
quando refelida, imediatamente reconvertida nas estruturas do ente que se 
mostra na sua particularidade. Ele tenta agora destacar esta esfera e asse­
gurá-la metodicamente, por meio de uma notável analogia com a marcha 
cartesiana da dúvida. É desde logo claro que a legalidade do aparecer no seu 
aparecer não pode, de modo algum, ser a legalidade do aparecente nas suas 
estruturas próprias, particularmente nas suas relações causais. Não posso 
recorrer ao aparecente para clarificar a aparição no seu aparecer, porque, 
para toda e qualquer tese acerca do ente aparecente, está já pressuposta a 
compreensão do aparecer. É, por conseguinte, uma sã máxima metódica 
excluir em toda a amplitude da sua extensão todas as teses a respeito do ente 



160 Tradução 

aparecente no seu ser próprio, não as utilizar, pô-las fora de acção, se se quer 
descobrir o aparecer enquanto tal, assegurá-lo e investigá-lo na sua essência 
própria. Esta não utilização não é uma simples abstracção do aparecente no 
seu ser próprio, pois este deve ser mantido diante do olhar precisamente 
como aquilo que se mostra e demostra. Apenas se deve estar ciente que te­
matizar o ente nas suas estruturas próprias, por exemplo, enquanto realidade 
entre outras realidades, significa uma coisa completamente diferente que 
tematizá-lo no seu aparecer, por referência ao seu mostrar-se. O nosso in­
tento aponta, portanto, para o aparecer enquanto tal, para a esfera fenomenal~ 
Este intento é, porém, esboçado com termos que provêm da esfera subjecti­
va: fala-se de uma redução à pura imanência em vez de uma exposição do 
campo de aparição enquanto tal.20 O problema, inicialmente levantado como 
problema da não inclusividade da esfera fenomenal nas realidades e ideali­
dades, nas coisas na sua independência, volve-se agora no problema da não 
inclusividade real [reell] das coisas na esfera subjectiva das vivências. En­
quanto inicialmente se via que, na esfera fenomenal, que se dá directamente, 
há relações como as do objecto mediador e mediado, do objecto em modos 
diferentes de doação, etc., fala-se agora do objectivo enquanto aparecente na 
vivência e transcendente perante a corrente real [reell] de vivências. En­
quanto, inicialmente, "subjectivo" era tomado, num sentido completamente 
corrente, como o fenomenal (portanto, "objectivo") que toma em considera­
ção a perspectividade, o modo de doação, o acesso, os caracteres posicionais 
modalizantes, por contraposição à coisa em si mesma (que é aperspectivís­
tica), o subjectivo, enquanto vivência, é agora distinguido do fenomenal 
aparecente na vivência. E o problema já não é: como se deve analisar e des­
crever o aparecer enquanto tal, a relação das perspectivas e modos de doação 
com o que é dado nestes? O problema é agora estoutro: como "se constitui" 
a objectividade aparecente na vivência dada reflexivamente na sua origina­
riedade, sem perspectivas, de modo absoluto, e na conexão contínua das 
vivências, na "corrente de consciência"? A subjectividade - fantasma auto­
produzido pela consideração duplicativa dos modos de doação - engoliu e 
fez desaparecer o problema da aparição enquanto tal e, com ele, o problema 
do plano fenomenal na sua independência, no qual o ente, tanto de natureza 
egóica como não-egóica, se mostra naquilo que é e onde os dois tipos de ente 
se podem mutuamente encontrar. Ocorreu um notável retorno a Descartes, 
no qual nada mais resta do "sum" existente. Em vez disso, a cogitatio en­
quanto tal, na sua essência (essentia), recebeu uma extensão tal que a "auto­
certeza da consciência" diz respeito e designa exclusivamente esta essência. 
Do "swn" apenas permanece um parco resquício no facto de toda e qualquer 

2° Cf. E. Husserl - Die ldee der Phiinomenologie. Husserliana II, Den Haag, 1950. Campa­
rando com as exposições posteriores, por exemplo, nas ldeen l, aqui a redução não é ainda 
conduzida de um modo tão universal, mas esta obra mostra, talvez, com mais clareza o 
motivo da redução. 

Tradução 161 

corrente de consciência ser algo individual, um ser-para-si; resqmc10 em 
todo o caso assaz embaraçoso, porque como se deve, então, captar de um 
modo originário (e não simplesmente . problemático) o outro eu, ao mesmo 
tempo constituído e constituinte, e precisamente enquanto constituinte? Este 
é um daqueles problemas a respeito dos quais desesperaram também aqueles 
fenomenólogos que aceitaram o subjectivismo da doutrina da redução, pro­
blemas perante os quais se sentiram forçados a abandonar as doutrinas do 
rnestre.21 

Contudo, no fundo, o problema da constituição é, no seu todo, insolú­
vel. Como começa propriamente a vivência enquanto tal, originariamente a 
si mesma dada na reflexão, para deixar depois aparecer, do lado objectivo, 
urna transcendência - tudo isto não pode ser observado, mas apenas admiti­
do como facto. Contra isso nada se poderia objectar se se tratasse de um 
facto último, autêntico, acessível para a intuição, e não de urna construção. A 
redução à imanência pura e a constituição, que dela se segue, da objectivida­
de na consciência purificada, despida de toda e qualquer tese mundana que 
ponha um ente objectivo, não se serviu inadvertidamente, para se estabele­
cer, de uma pequena parcela do mundo, mas antes de uma teoria grosseira­
mente metafísica, pois a subjectividade, a cuja imanência ela finalmente 
recorre, só se tornou possível através da cisão da esfera fenomenal enquanto 
tal, e esta cisão aconteceu devido ao facto de não se ter visto como se pode­
ria pensar a esfera fenomenal enquanto qualquer coisa independente e, por 
via disso, se ter sido obrigado a pôr-lhe por baixo qualquer coisa da ordem 
do reico [Reales] (as "apreensões'', os "actos idênticos", etc.). Esta realidade, 
inicialmente modesta, fez de seguida, porém, uma carreira surpreendente, 
pois, de ente no mundo que era, tornou-se depois na substância da própria 
constituição do mundo. 

Que as coisas sejam de facto assim e que a posição do problema na fe­
nomenologia "transcendental", que assenta na redução à pura imanência, 
assente numa cisão dos modos de aparecer em objectivos e subjectivos e na 
duplicação que aí se inseriu - para isso possuímos um testemunho muito 
característico e convincente nos factos comunicados por Ingarden sobre o 
problema dos chamados "dados hiléticos". Ingarden diz-nos, de um modo 
que não deixa espaço para dúvidas, que Husserl hesitou longamente acerca 
da questão de saber se estes dados - que, por um lado, pertencem à comple­
xão real das vivências enquanto tais e, por outro, porém, se dissolvem no 
constituído enquanto suas partes e momentos - pertencem ao lado noético ou 
ao lado noemático da vivência.22 A dupla função dos "dados sensíveis", que 

21 Cf. A. Schütz - Le probleme de l'intersubjectivité transcendantale clzez Husserl",c in 
Calziers de Royaumollt m, Paris, 1959, pp. 334 e ss. Ver, no mesmo volume, a intervenção 
de E. Fink, pp. 369-373. 

22 E. Husserl - Briefe an Roman Ingarden. Phrenomenologica, vol. 25 (editado por Roman 
Ingarden), Den Haag, 1968, p. 128. 



160 Tradução 

aparecente no seu ser próprio, não as utilizar, pô-las fora de acção, se se quer 
descobrir o aparecer enquanto tal, assegurá-lo e investigá-lo na sua essência 
própria. Esta não utilização não é uma simples abstracção do aparecente no 
seu ser próprio, pois este deve ser mantido diante do olhar precisamente 
como aquilo que se mostra e demostra. Apenas se deve estar ciente que te­
matizar o ente nas suas estruturas próprias, por exemplo, enquanto realidade 
entre outras realidades, significa uma coisa completamente diferente que 
tematizá-lo no seu aparecer, por referência ao seu mostrar-se. O nosso in­
tento aponta, portanto, para o aparecer enquanto tal, para a esfera fenomenal~ 
Este intento é, porém, esboçado com termos que provêm da esfera subjecti­
va: fala-se de uma redução à pura imanência em vez de uma exposição do 
campo de aparição enquanto tal.20 O problema, inicialmente levantado como 
problema da não inclusividade da esfera fenomenal nas realidades e ideali­
dades, nas coisas na sua independência, volve-se agora no problema da não 
inclusividade real [reell] das coisas na esfera subjectiva das vivências. En­
quanto inicialmente se via que, na esfera fenomenal, que se dá directamente, 
há relações como as do objecto mediador e mediado, do objecto em modos 
diferentes de doação, etc., fala-se agora do objectivo enquanto aparecente na 
vivência e transcendente perante a corrente real [reell] de vivências. En­
quanto, inicialmente, "subjectivo" era tomado, num sentido completamente 
corrente, como o fenomenal (portanto, "objectivo") que toma em considera­
ção a perspectividade, o modo de doação, o acesso, os caracteres posicionais 
modalizantes, por contraposição à coisa em si mesma (que é aperspectivís­
tica), o subjectivo, enquanto vivência, é agora distinguido do fenomenal 
aparecente na vivência. E o problema já não é: como se deve analisar e des­
crever o aparecer enquanto tal, a relação das perspectivas e modos de doação 
com o que é dado nestes? O problema é agora estoutro: como "se constitui" 
a objectividade aparecente na vivência dada reflexivamente na sua origina­
riedade, sem perspectivas, de modo absoluto, e na conexão contínua das 
vivências, na "corrente de consciência"? A subjectividade - fantasma auto­
produzido pela consideração duplicativa dos modos de doação - engoliu e 
fez desaparecer o problema da aparição enquanto tal e, com ele, o problema 
do plano fenomenal na sua independência, no qual o ente, tanto de natureza 
egóica como não-egóica, se mostra naquilo que é e onde os dois tipos de ente 
se podem mutuamente encontrar. Ocorreu um notável retorno a Descartes, 
no qual nada mais resta do "sum" existente. Em vez disso, a cogitatio en­
quanto tal, na sua essência (essentia), recebeu uma extensão tal que a "auto­
certeza da consciência" diz respeito e designa exclusivamente esta essência. 
Do "swn" apenas permanece um parco resquício no facto de toda e qualquer 

2° Cf. E. Husserl - Die ldee der Phiinomenologie. Husserliana II, Den Haag, 1950. Campa­
rando com as exposições posteriores, por exemplo, nas ldeen l, aqui a redução não é ainda 
conduzida de um modo tão universal, mas esta obra mostra, talvez, com mais clareza o 
motivo da redução. 

Tradução 161 

corrente de consciência ser algo individual, um ser-para-si; resqmc10 em 
todo o caso assaz embaraçoso, porque como se deve, então, captar de um 
modo originário (e não simplesmente . problemático) o outro eu, ao mesmo 
tempo constituído e constituinte, e precisamente enquanto constituinte? Este 
é um daqueles problemas a respeito dos quais desesperaram também aqueles 
fenomenólogos que aceitaram o subjectivismo da doutrina da redução, pro­
blemas perante os quais se sentiram forçados a abandonar as doutrinas do 
rnestre.21 

Contudo, no fundo, o problema da constituição é, no seu todo, insolú­
vel. Como começa propriamente a vivência enquanto tal, originariamente a 
si mesma dada na reflexão, para deixar depois aparecer, do lado objectivo, 
urna transcendência - tudo isto não pode ser observado, mas apenas admiti­
do como facto. Contra isso nada se poderia objectar se se tratasse de um 
facto último, autêntico, acessível para a intuição, e não de urna construção. A 
redução à imanência pura e a constituição, que dela se segue, da objectivida­
de na consciência purificada, despida de toda e qualquer tese mundana que 
ponha um ente objectivo, não se serviu inadvertidamente, para se estabele­
cer, de uma pequena parcela do mundo, mas antes de uma teoria grosseira­
mente metafísica, pois a subjectividade, a cuja imanência ela finalmente 
recorre, só se tornou possível através da cisão da esfera fenomenal enquanto 
tal, e esta cisão aconteceu devido ao facto de não se ter visto como se pode­
ria pensar a esfera fenomenal enquanto qualquer coisa independente e, por 
via disso, se ter sido obrigado a pôr-lhe por baixo qualquer coisa da ordem 
do reico [Reales] (as "apreensões'', os "actos idênticos", etc.). Esta realidade, 
inicialmente modesta, fez de seguida, porém, uma carreira surpreendente, 
pois, de ente no mundo que era, tornou-se depois na substância da própria 
constituição do mundo. 

Que as coisas sejam de facto assim e que a posição do problema na fe­
nomenologia "transcendental", que assenta na redução à pura imanência, 
assente numa cisão dos modos de aparecer em objectivos e subjectivos e na 
duplicação que aí se inseriu - para isso possuímos um testemunho muito 
característico e convincente nos factos comunicados por Ingarden sobre o 
problema dos chamados "dados hiléticos". Ingarden diz-nos, de um modo 
que não deixa espaço para dúvidas, que Husserl hesitou longamente acerca 
da questão de saber se estes dados - que, por um lado, pertencem à comple­
xão real das vivências enquanto tais e, por outro, porém, se dissolvem no 
constituído enquanto suas partes e momentos - pertencem ao lado noético ou 
ao lado noemático da vivência.22 A dupla função dos "dados sensíveis", que 

21 Cf. A. Schütz - Le probleme de l'intersubjectivité transcendantale clzez Husserl",c in 
Calziers de Royaumollt m, Paris, 1959, pp. 334 e ss. Ver, no mesmo volume, a intervenção 
de E. Fink, pp. 369-373. 

22 E. Husserl - Briefe an Roman Ingarden. Phrenomenologica, vol. 25 (editado por Roman 
Ingarden), Den Haag, 1968, p. 128. 



162 Tradução 

surgem, uma vez, na complexão subjectiva, outra, na conexão das coisas, é 
aí muito clara e permite pôr o dedo na cisão que se liga a este duplo contex­
to. Husserl faz aqui qualquer coisa de análogo aos teóricos do "monismo 
neutral": ele permite que o mesmo apareça duas vezes em diferentes cone­
xões significativas. Que isto seja, contudo, completamente inadequado para 
o problema da aparição enquanto tal, é coisa que desde logo se toma para ele 
clar_a, ~orque a "conexão objectiva" deve aparecer precisamente no que é 
subjectivo e ambos devem, por conseguinte, estar presentes ao mesmo 
tempo, coisa que, portanto, duplica os dados. Todas estas dificuldades sur­
gem da obstinação de Husserl em não ver na sua independência a esfera do 
aparecer do ente aparecente, o campo da aparição, que ele próprio descobriu, 
e em reconduzi-lo ao ente aí aparecente, coisa que deve levar, por fim, à 
desaparição da fenomenologia enquanto doutrina do aparecer. 

Possuímos ainda um testemunho, provindo do próprio Husserl, sobre 
esta situação críti~a da fenomenologia causada pela construção subjectiva 
das cogitationes. E o §50 da Krisis, trabalhado e apresentado por Iso Kem na 
sua novidade relativamente aos anteriores programas fenomenológicos. Em 
vez de dar ênfase às cogitationes, ao cogito, na triplicidade ego-cogito­
-cogitatum, trabalha aí Husserl, de modo inesperado, exclusivamente com o 
ego e os cogitata. O "sum" é, deste modo, de novo trazido à luz. Tarde de­
mais, porém, na carreira de Husserl, para que possa ganhar ainda uma figura 
concreta. O "subjectivo", o egóico, não na figura objectivada de uma noese a 
captar originariamente no olhar "reflexivo", mas precisamente enquanto ser­
-eu [Ichsein] na mobilidade originária, prepara a sua irrupção, de tal modo 
que o problema da sua relação ao plano fenomenal deve, manifestamente, ser 
posto em bases novas. Husserl deve, por conseguinte, ter acabado por ver a 
situação da ~enomenologia subjectiva, se bem que não tenha tido, manifes­
tamente, ~01teza para sacrificar a metafísica idealista da consciência, que 
def~nde ':1-nd_a ao tempo da Krisis e que provém exclusivamente da subjecti­
~a~ao artificial do fen?menal. Seria talvez de considerar como execução da 
ultima vontade do cnador da fenomenologia cumprir efectivamente esta 
catarse do fenomenal e devolver à fenomenologia, por esta via, o sentido 
dessa pesquisa do aparecer enquanto tal que constituía, porventura, a inten­
ção original do seu fundador. 

IV 

A "esfera fenomenal" não é subjectiva no sentido de que fosse com­
posta a partir de processos subjectivos, de "intenções animadoras", de "apre­
ensões" e de todo o tipo de vivências, ou que fosse "constituída" nelas en­
quanto correlato noemático de uma noese dada na evidência da autocaptação 
abso~ta. ~la_é certamente subjectiva, mas num sentido muito mais simples: 
ela nao comcide com o ente em si, ela é, de um certo modo, mais vasta, mais 

Tradução 163 

abrangente, ela é o projecto [Entwwj] de todo o encontro possível com o 
ente. Enquanto projecto de um encontro possível, tem ela naturalmente co­
nexão com o ente que vive nas possibilidades, que é enquanto possível, e é 
precisamente isso aquilo que º, "s.wn" ~uer dize:: O. en~e egóico não tem 
quaisquer propriedades constataveis, coisa que nao s1gmfica, de modo al­
aum, que ele seja um nada, algo indeterminado; a sua detenninidade assenta 
~a sua situação e no seu fazer. Vivendo nas possibilidades, isto é, colhendo­
-as e identificando-se com elas, deve ele projectar o esquema de todo o ente 
possível, e certamente num sentido semelhante àquele em que um artista 
projecta um conto ou uma pintura, isto é, de um modo purm:iente causal, 
sem os entretecer a partir de "vivências" próprias. Apesar disso, a esfera 
fenomenal não é de modo algum solicitada enquanto criação do sujeito, en­
quanto seu lance [Wulfl arbitrário, e, por conse~uinte, tm:ibém não é subjec­
tiva neste sentido radical. Porque ela é concebida em vista do aparecer do 
ente em própria pessoa, ela deve, por conseguinte, ser codeterminada por ele, 
pela sua constituição enquanto ente. Acima de tudo, porém, o n~ostrar-se 
nela [na esfera fenomenal] não é nenhuma obra humana, porque Isso pode 
tão pouco ser produzido pelo homem como o seu ser próprio e ~ua "luz", a 
transparência que lhe é própria, o interesse por e a compreensao deste ser 
próprio. No ser próprio está o ser em obra. No "sum", no '.'e~ sou" e nas 
estruturas correlativas a ele pertencentes, entra o ser em apançao e, no pro­
jecto da esfera fenomenal, oferece ele a todo o ente a claridade ~o seu e~pa­
ço. Por essa razão, com a entrada na esfera fen~me:i~l, o ente nao se ~hena 
de si próprio, ele não se transforma numa subjectividade que lhe seja em 
essência estranha; quando ele efectivamente se muda para um novo contexto, 
para o contexto do aparecer, muda-se apenas em si mesmo; aqui, ne~t~ es!e­
ra, o ser, enquanto seu próprio ser, é devolvido àquele ente que, ongmaria: 
mente, está completamente distante de si mesmo e permanece estranho a SI 

mesmo. 
Num certo sentido, a esfera fenomenal deve ser, de facto, fundada no 

ego, ou melhor, no sum, no qual o ego está contido. M~s não se aprende a 
fundar a esfera fenomenal sobre o ego tentando, com Isso, olhar absorta­
mente para ele, porque "no" ego, propriamente d~t?, nada h~ para ~er. Ve­
mos 0 ego, ou melhor, o ego só se pode tomar vmvel atraves daqmlo com 
que se ocupa, daquilo que projecta e faz precisamente na esfera fenomenal. 
A esfera fenomenal projecta o ente possível, não na abstracção de um ser­
-em-si, mas antes precisamente em conexão com o "sum". Ela é bem um 
projecto do ente em totalidade, que engloba o eg~ sum e certar;iente en­
quanto swn, isto é, como um centro que se refere a s1 mesmo atraves ~e tudo 

0 resto. A função vital, originalmente prática, da esfera fenomenal reside em 
tomar possível este encontro consigo mesmo. O fenómeno não é nenhum eu, 
ele é cousal, mas está trasbordantemente preenchido de caracteres que tor­
nam o ego visível porquanto lhe põem diante as possibilidades do seu ser, de 



162 Tradução 

surgem, uma vez, na complexão subjectiva, outra, na conexão das coisas, é 
aí muito clara e permite pôr o dedo na cisão que se liga a este duplo contex­
to. Husserl faz aqui qualquer coisa de análogo aos teóricos do "monismo 
neutral": ele permite que o mesmo apareça duas vezes em diferentes cone­
xões significativas. Que isto seja, contudo, completamente inadequado para 
o problema da aparição enquanto tal, é coisa que desde logo se toma para ele 
clar_a, ~orque a "conexão objectiva" deve aparecer precisamente no que é 
subjectivo e ambos devem, por conseguinte, estar presentes ao mesmo 
tempo, coisa que, portanto, duplica os dados. Todas estas dificuldades sur­
gem da obstinação de Husserl em não ver na sua independência a esfera do 
aparecer do ente aparecente, o campo da aparição, que ele próprio descobriu, 
e em reconduzi-lo ao ente aí aparecente, coisa que deve levar, por fim, à 
desaparição da fenomenologia enquanto doutrina do aparecer. 

Possuímos ainda um testemunho, provindo do próprio Husserl, sobre 
esta situação críti~a da fenomenologia causada pela construção subjectiva 
das cogitationes. E o §50 da Krisis, trabalhado e apresentado por Iso Kem na 
sua novidade relativamente aos anteriores programas fenomenológicos. Em 
vez de dar ênfase às cogitationes, ao cogito, na triplicidade ego-cogito­
-cogitatum, trabalha aí Husserl, de modo inesperado, exclusivamente com o 
ego e os cogitata. O "sum" é, deste modo, de novo trazido à luz. Tarde de­
mais, porém, na carreira de Husserl, para que possa ganhar ainda uma figura 
concreta. O "subjectivo", o egóico, não na figura objectivada de uma noese a 
captar originariamente no olhar "reflexivo", mas precisamente enquanto ser­
-eu [Ichsein] na mobilidade originária, prepara a sua irrupção, de tal modo 
que o problema da sua relação ao plano fenomenal deve, manifestamente, ser 
posto em bases novas. Husserl deve, por conseguinte, ter acabado por ver a 
situação da ~enomenologia subjectiva, se bem que não tenha tido, manifes­
tamente, ~01teza para sacrificar a metafísica idealista da consciência, que 
def~nde ':1-nd_a ao tempo da Krisis e que provém exclusivamente da subjecti­
~a~ao artificial do fen?menal. Seria talvez de considerar como execução da 
ultima vontade do cnador da fenomenologia cumprir efectivamente esta 
catarse do fenomenal e devolver à fenomenologia, por esta via, o sentido 
dessa pesquisa do aparecer enquanto tal que constituía, porventura, a inten­
ção original do seu fundador. 

IV 

A "esfera fenomenal" não é subjectiva no sentido de que fosse com­
posta a partir de processos subjectivos, de "intenções animadoras", de "apre­
ensões" e de todo o tipo de vivências, ou que fosse "constituída" nelas en­
quanto correlato noemático de uma noese dada na evidência da autocaptação 
abso~ta. ~la_é certamente subjectiva, mas num sentido muito mais simples: 
ela nao comcide com o ente em si, ela é, de um certo modo, mais vasta, mais 

Tradução 163 

abrangente, ela é o projecto [Entwwj] de todo o encontro possível com o 
ente. Enquanto projecto de um encontro possível, tem ela naturalmente co­
nexão com o ente que vive nas possibilidades, que é enquanto possível, e é 
precisamente isso aquilo que º, "s.wn" ~uer dize:: O. en~e egóico não tem 
quaisquer propriedades constataveis, coisa que nao s1gmfica, de modo al­
aum, que ele seja um nada, algo indeterminado; a sua detenninidade assenta 
~a sua situação e no seu fazer. Vivendo nas possibilidades, isto é, colhendo­
-as e identificando-se com elas, deve ele projectar o esquema de todo o ente 
possível, e certamente num sentido semelhante àquele em que um artista 
projecta um conto ou uma pintura, isto é, de um modo purm:iente causal, 
sem os entretecer a partir de "vivências" próprias. Apesar disso, a esfera 
fenomenal não é de modo algum solicitada enquanto criação do sujeito, en­
quanto seu lance [Wulfl arbitrário, e, por conse~uinte, tm:ibém não é subjec­
tiva neste sentido radical. Porque ela é concebida em vista do aparecer do 
ente em própria pessoa, ela deve, por conseguinte, ser codeterminada por ele, 
pela sua constituição enquanto ente. Acima de tudo, porém, o n~ostrar-se 
nela [na esfera fenomenal] não é nenhuma obra humana, porque Isso pode 
tão pouco ser produzido pelo homem como o seu ser próprio e ~ua "luz", a 
transparência que lhe é própria, o interesse por e a compreensao deste ser 
próprio. No ser próprio está o ser em obra. No "sum", no '.'e~ sou" e nas 
estruturas correlativas a ele pertencentes, entra o ser em apançao e, no pro­
jecto da esfera fenomenal, oferece ele a todo o ente a claridade ~o seu e~pa­
ço. Por essa razão, com a entrada na esfera fen~me:i~l, o ente nao se ~hena 
de si próprio, ele não se transforma numa subjectividade que lhe seja em 
essência estranha; quando ele efectivamente se muda para um novo contexto, 
para o contexto do aparecer, muda-se apenas em si mesmo; aqui, ne~t~ es!e­
ra, o ser, enquanto seu próprio ser, é devolvido àquele ente que, ongmaria: 
mente, está completamente distante de si mesmo e permanece estranho a SI 

mesmo. 
Num certo sentido, a esfera fenomenal deve ser, de facto, fundada no 

ego, ou melhor, no sum, no qual o ego está contido. M~s não se aprende a 
fundar a esfera fenomenal sobre o ego tentando, com Isso, olhar absorta­
mente para ele, porque "no" ego, propriamente d~t?, nada h~ para ~er. Ve­
mos 0 ego, ou melhor, o ego só se pode tomar vmvel atraves daqmlo com 
que se ocupa, daquilo que projecta e faz precisamente na esfera fenomenal. 
A esfera fenomenal projecta o ente possível, não na abstracção de um ser­
-em-si, mas antes precisamente em conexão com o "sum". Ela é bem um 
projecto do ente em totalidade, que engloba o eg~ sum e certar;iente en­
quanto swn, isto é, como um centro que se refere a s1 mesmo atraves ~e tudo 

0 resto. A função vital, originalmente prática, da esfera fenomenal reside em 
tomar possível este encontro consigo mesmo. O fenómeno não é nenhum eu, 
ele é cousal, mas está trasbordantemente preenchido de caracteres que tor­
nam o ego visível porquanto lhe põem diante as possibilidades do seu ser, de 



164 Tradução 

tal modo que se pode dizer que não conhecemos o modo como o objecto se 
constitui pela consideração do subjectivo, mas, ao contrário, aprendemos, 
como que em negativo, a conhecer o sujeito pela consideração do objectiva­
mente fenomenal. 

Esta análise da esfera fenomenal, do aparecer no seu aparecer, fundada 
no "sum ", pode, apesar disso, ser denominada com boas razões como "as­
subjectiva". Ela evita a pontualidade do ego, que, para o transcendentalismo 
kantiano, não só se tornou a pedra de alicerce das sínteses da consciência, 
mas também pôs o selo de lacre no seu fechamento subjectivo da fenomena­
lidade "pura e simples". A pontualidade foi também evitada pela fenomeno­
logia husserliana porquanto ela tentou reconduzir - sem dedução, mas no 
puro e simples mostrar - o aparecer às prestações de uma subjectividade 
fluente [einer stromenden Subjektivitiit]. Apesar disso, esta foi sacrificada no 
altar do subjectivismo. Pela apreensão do ego enquando índice pessoal no 
sum, pode-se avançar mais além, nomeadamente, até ao ser, cujo traço es­
sencial interno é o ser-em-cada-caso-meu [Jemeinigkeit]. O ego não é, por 
conseguinte, nada mais que o carácter de ser do ente que está interessado no 
seu próprio ser, que existe temporal e motilmente. Coisa que reenvia mais 
além ainda, por sobre a esfera da egoidade. O resultado obtido por uma aná­
lise radical da esfera fenomenal aponta na direcção de um tempo originário, 
não de uma simples vivência do tempo, mas sim do tempo enquanto tal. 

A fenomenologia assubjectiva sobe, assim, até dimensões que eram ina­
cessíveis à fenomenologia subjectiva, dimensões estas que não fecham, mas 
antes abrem. Por outro lado, está ela capacitada também para descer até à 
análise daqueles movimentos da vida que o nosso "sum" consuma e em cujo 
transcurso a esfera fenomenal adquire a sua configuração concreta. O "ego 
sum" deve ganhar o seu posto firme entre as coisas e os homens, enraizar-se, 
para um dia participar, consumindo a sua substância, na resistência à afluên­
cia do mundo; neste movimento, ele deve concordar com a perda da sua 
própria essência, para talvez um dia a recuperar. 

Acima de tudo, devem as indicações anteriores dar expressão à concep­
ção segundo a qual a transformação, empreendida por Heidegger, do bos­
quejo husserliano original da fenomenologia não significa, talvez, um derru­
be da intenção fundamental desta disciplina, tal como o seu fundador origi­
nalmente a concebeu, mas que tal transformação estará, porventura, mais 
perto desta intenção do que o fundador da fenomenologia no seu período 
"transcendental". Partindo do "sum ", através do seu destaque ontológico 
perante o ente que não é segundo o modo do Dasein, tornou-se possível ir­
romper, para lá do ego, até estruturas mais fundamentais, que são fundadoras 
da experiência. Esta irrupção, em sentido próprio, só é por vez primeira con­
seguida nos tempos tardios da chamada "Kehre"; nela se mostra pela pri­
meira vez o ser que, no "sum", chega no movimento e na eficiência ilumi­
nadora desta obra fenomenalizante. Ela forma, p·orém; juntamente com o 

Tradução 165 

projecto "antropológico" de Sein und Zeit, uma unidade em cuja prossecução 
seria talvez possível tratar todos os problemas da fenomenologia que tam­
bém se afiguraram a Husserl. Além disso, deve ser acentuado que o fecho 
subjectivo do ente, consumado pelo idealismo, é aqui principialmente evita­
do, e que o ponto de partida fenomenológico readquire o significado daquele 
magno afastamento do subjectivismo em que acreditavam os discípulos de 
Husserl em Gotinga. Talvez a tentativa aqui apresentada de uma reflexão 
crítica logre pôr-nos diante dos olhos a lógica interna destas relações de um 
modo algo mais claro do que é habitualmente o caso. 



164 Tradução 

tal modo que se pode dizer que não conhecemos o modo como o objecto se 
constitui pela consideração do subjectivo, mas, ao contrário, aprendemos, 
como que em negativo, a conhecer o sujeito pela consideração do objectiva­
mente fenomenal. 

Esta análise da esfera fenomenal, do aparecer no seu aparecer, fundada 
no "sum ", pode, apesar disso, ser denominada com boas razões como "as­
subjectiva". Ela evita a pontualidade do ego, que, para o transcendentalismo 
kantiano, não só se tornou a pedra de alicerce das sínteses da consciência, 
mas também pôs o selo de lacre no seu fechamento subjectivo da fenomena­
lidade "pura e simples". A pontualidade foi também evitada pela fenomeno­
logia husserliana porquanto ela tentou reconduzir - sem dedução, mas no 
puro e simples mostrar - o aparecer às prestações de uma subjectividade 
fluente [einer stromenden Subjektivitiit]. Apesar disso, esta foi sacrificada no 
altar do subjectivismo. Pela apreensão do ego enquando índice pessoal no 
sum, pode-se avançar mais além, nomeadamente, até ao ser, cujo traço es­
sencial interno é o ser-em-cada-caso-meu [Jemeinigkeit]. O ego não é, por 
conseguinte, nada mais que o carácter de ser do ente que está interessado no 
seu próprio ser, que existe temporal e motilmente. Coisa que reenvia mais 
além ainda, por sobre a esfera da egoidade. O resultado obtido por uma aná­
lise radical da esfera fenomenal aponta na direcção de um tempo originário, 
não de uma simples vivência do tempo, mas sim do tempo enquanto tal. 

A fenomenologia assubjectiva sobe, assim, até dimensões que eram ina­
cessíveis à fenomenologia subjectiva, dimensões estas que não fecham, mas 
antes abrem. Por outro lado, está ela capacitada também para descer até à 
análise daqueles movimentos da vida que o nosso "sum" consuma e em cujo 
transcurso a esfera fenomenal adquire a sua configuração concreta. O "ego 
sum" deve ganhar o seu posto firme entre as coisas e os homens, enraizar-se, 
para um dia participar, consumindo a sua substância, na resistência à afluên­
cia do mundo; neste movimento, ele deve concordar com a perda da sua 
própria essência, para talvez um dia a recuperar. 

Acima de tudo, devem as indicações anteriores dar expressão à concep­
ção segundo a qual a transformação, empreendida por Heidegger, do bos­
quejo husserliano original da fenomenologia não significa, talvez, um derru­
be da intenção fundamental desta disciplina, tal como o seu fundador origi­
nalmente a concebeu, mas que tal transformação estará, porventura, mais 
perto desta intenção do que o fundador da fenomenologia no seu período 
"transcendental". Partindo do "sum ", através do seu destaque ontológico 
perante o ente que não é segundo o modo do Dasein, tornou-se possível ir­
romper, para lá do ego, até estruturas mais fundamentais, que são fundadoras 
da experiência. Esta irrupção, em sentido próprio, só é por vez primeira con­
seguida nos tempos tardios da chamada "Kehre"; nela se mostra pela pri­
meira vez o ser que, no "sum", chega no movimento e na eficiência ilumi­
nadora desta obra fenomenalizante. Ela forma, p·orém; juntamente com o 

Tradução 165 

projecto "antropológico" de Sein und Zeit, uma unidade em cuja prossecução 
seria talvez possível tratar todos os problemas da fenomenologia que tam­
bém se afiguraram a Husserl. Além disso, deve ser acentuado que o fecho 
subjectivo do ente, consumado pelo idealismo, é aqui principialmente evita­
do, e que o ponto de partida fenomenológico readquire o significado daquele 
magno afastamento do subjectivismo em que acreditavam os discípulos de 
Husserl em Gotinga. Talvez a tentativa aqui apresentada de uma reflexão 
crítica logre pôr-nos diante dos olhos a lógica interna destas relações de um 
modo algo mais claro do que é habitualmente o caso. 


	A
	B

