
90 Joaquim Carlos Araújo 

Bibliografia Sumária 

1. Principais obras consultadas de Bachelard. 

1928 -Essai sur la connaissance approchée, (Sixieme édition), Paris, Vrin, 1987. 
1934 Le Nouvel esprit scientifique, (17° édition), Paris, Puf, 1987. 
1936 - La Dialectique de la durée, ( 4e tirage de la nouv. édition), Paris, Puf, 1980. 
1938 - La Fonnation de l'esprit scientifique. Contribution a une psychanalyse de la 

connaissance objective, Paris, Vrin, (Treizieme édition), 1986. 
1940- La Philosophie du non. Essai d'une philosophie du nouvel esprit scientifique, 

Paris, 3° édition Quadrige/Puf, 1988. 
1949 -Le Rationalisme appliqué, Paris, 6° édition, Quadrige/Puf, 1986. , 
1951 - L'Activité rationaliste de la physique contemporaine, Paris, Deuxieme Edi­

tion Puf, 1965. 
1953 Le Matérialisme rationnel, Paris, 1•r édition Quadrige/Puf, 1990. 
1970 - Études, recuei! posthume de cinq textes présentés par G. Canguilhem, Paris, 

Vrin. 

II. Outras obras consultadas. 

Husserl, E., - La Crise des Sciences Européennes et la Phénoménologie 
Transcendantale (trad. de Gérard Granel) Paris, Gallimard, 1976. 
Recherches Logiques, Trad. de H. Élie, PUF, Paris, 1962. 
Méditations Cartésiennes, Vrin, trad. Pfeifer e Levinas, Paris, 1969. 
Idées directrices pour une phénoménologie, (trad. Paul Ricreur) Paris, Galli­
mard, 1950. 

Morujão, A., -A Doutrina da Intencionalidade na Fenomenologia de Husserl, Se­
parata de «BIBLOS», vol. xxx, Coimbra, MCML V. 
Perspectivas da Fenomenologia de Husserl, Actas de Braga, 1964, "O 
problema da história na fenomenologia de Husserl", pp. 45 e ss. 

Paisana, João, Fenomenologia e Hennenêutica, Editorial Presença, Lisboa, 1992. 
p. 59. 

Schérer, R., La Fenomenologia de las "Investigaciones Lógicas" de Husserl, Ma­
drid, Gredos, 1969. 

A CONSCIÊNCIA IDSTÓRICO-EFEITUAL 

DE H.-G. GADAMER 

Contribuição para o esclarecimento do conceito de 

''Wirkungsgeschichtliches Bewufitsein'' 

Manuel Fernandes Barroso 

I. Introdução 

O texto a seguir apresentado versará sobre várias questões ligadas à 
hermenêutica filosófica, mas a sua principal tarefa é elucidar algo acerca do 
conceito de consciência histórico-efeitual (Wirkungsgesclziclztliches BewujJt­
sein). Dito de outra maneira: este trabalho pretende ser um estudo acerca do 
modo como o homem se torna consciente, como compreende o seu (e o dos 
outros) passado e presente; ou, segundo uma outra fórmula, como o homem 
se compreende na história à qual pertence. 

A influência exercida pelo preconceito (Vorurteil), autoridade (Autori­
tiit) e tradição (Tradition) ao nível da consciência que o intérprete possui 
sobre a história é decisiva, uma vez que não é possível uma consciência 
absoluta sobre a história, isto é, não conseguimos alhear-nos da nossa condi­
ção de sujeitos inseridos na história de modo a analisarmos a mesma como 
se de um objecto, relativamente ao qual nos encontrássemos deslocados, se 
tratasse. A compreensão que importa promover assenta as suas bases no 
diálogo, nomeadamente, entre o presente e o passado, diálogo esse que in­
clui, necessariamente, a tradição. O intérprete deve envolver, na sua compre­
ensão do horizonte presente, a tradição e o passado, num processo que Ga­
damer designa de fusão de horizontes (Horizontverschmelzung). A compre­
ensão hermenêutica da historicidade humana beneficia ampla e decisiva­
mente da distância temporal (Zeitenabstand) no sentido em que esta permite 
separar os preconceitos verdadeiros dos falsos. O intérprete que esteja cons­
ciente da sua situação e condição de afectado pela história e observe no seu 

Plzainomenon, n.º 4, Lisboa, Edições Colibri, pp. 91-110. 



92 Manuel Fernandes Barroso 

exame hermenêutico à história os preceitos acima indicados poderá alcançar 
uma genuína consciência histórico-efeitual (Wirkungsgeschichtliches Be­
wzif3tsein). 

II. Preconceito, Autoridade, Tradição (V orurteil, Autoritãt, Tradi­
tion). 

A) Preconceito (Vorurteil). 
Numa análise etimológica sucinta, realce-se a raiz latina do termo pre­

conceito (praejudicium). No Direito romano o praejudiciwn era algo não só 
legítimo como também necessário. O ponto a reter é que o uso original do 
termo estava impregnado de solenidade e legitimidade'. O preconceito é, 
então, passível de inclusão (ele forma-a) na pré-estrutura da compreensão, 
constituindo-se como algo a todo o momento revisitável e revisível. O pre­
conceito não determina o julgamento (conceito) final. O nosso julgamento é 
algo que inclui, necessariamente, o próprio assunto. O preconceito tem de 
revelar-se adequado à Sache selbst; caso contrário, é anulado. 

A pesada carga negativa (feita tradição) que recai sobre o preconceito é 
uma heranca do Iluminismo. Mais: com Descartes, razão e preconceito tor­
naram-se c~ntraditórios. É óbvio que Descartes possuía (entre outros) o pre­
conceito do Eu; mas isso sabemo-lo nós, graças à Zeitenabstand, como ve­
remos, não o sabiam os filósofos da época. Com o advento do Historicismo, 
o preconceito tornou-se algo secundarizado e maximamente desacreditado. 
Curiosamente, foi durante todo este período de pretenso alheamento dos 
preconceitos que eles estiveram mais actuantes e dominantes, determinando 
(e não só orientando ou delimitando) a acção do pensamento e do julga­
mento humanos. A aversão que o Iluminismo nutriu por todos os preconcei­
tos baseados na "autoridade" revelou-se em si mesma um preconceito ilegi­
timáveF. Razão e autoridade passaram a ser antíteses. Os Românticos inver­
teram a aversão e, ao fazê-lo, cometeram o mesmo erro: a situação alterou-

1 «"Preconceito" não significa então, de modo algum, juízo falso. Está, outrossim, contido 
no seu conceito que pode ser valorizado positiva e negativamente. O apoio no praej11di­
ci11m latino é manifestamente eficaz pelo facto de, nessa palavra, poder haver lugar, junto 
ao acento negativo, também um acento positivo». GADAMER, H. -G., Walzrheit zmd 
Metlzode, Grundziige einer plzilosoplzischen Henneneutik, JCB Mohr (Paul Siebeck), 
Tübingen, 1975 (4. Auflage), p. 255. 
«"Vorurteile" heiBt also durchaus nicht: falsches Urteil, sondem in seinem Begriff liegt, 
daB es positiv und negativ gewertet werden kann. Offenbar ist die Anlehnung an das latei­
nische praejudicium darin wirksam, so daB neben dem negativen auch ein positiver Akzent 
auf dem Worte Iiegen kann». 

2 «Esse preconceito fundamental do Iluminismo é o preconceito contra os preconceitos em 
geral e, com isso, o enfraquecimento da transmissão (tradição).» Walzrheit 1111d Methode, 
p. 255 «Dies grundlegende Vorurteil der Aufklãrung ist das Vorurteil gegen die Vorurteile 
überhaupt und damit die Entmachtung der Überlieferung». 

A consciência lzistórico-efeihzal de H.-G. Gadamer 93 

-se, tornando-se a tradição mais importante que a Razão. Quanto aos filóso­
fos do Historicismo, julgando não possuir preconceitos, também nunca 
questionaram os muitos que mantin~am., , . . . 

Filosoficamente, um preconceito e algo prev10, antenor ao conceito. 
Todos os conceitos, juízos ou julgamentos são logicamente condicionados 
(orientados e delimitados) por preconceitos e o facto de não se estar cônscio 
disso mesmo apenas aumenta a influência dos mesmos no nosso pensamento 
e acção3

• Como, então, se processará o modus operandi dos Vorurteile? 
A eleição ou a rejeição de novos ou antigos preconceitos é feita a partir 

da concórdia, harmonia ou compatibilidade de todos os outros preconceitos 
actuantes, relativamente à opção a tomar. É necessário muito tempo e altera­
ções graduais para remodelar o pensamento de um ser preenchido de precon­
ceitos, como é o caso do homem. Só quando os novos preconceitos começa­
rem a actuar é que outros novos que antes não eram aceites pelos antigos 
(alguns ainda em actividade, outros já eliminados) podem ser aceites e actua­
rem. Estes, por sua vez, possibilitarão a aprovação e a eliminação de mais 
alguns. 

Em qualquer acto particular de compreensão, o intérprete é guiado pelos 
seus preconceitos conscientes e inconscientes. Esses preconceitos são herda­
dos do passado. Uma vez que esses preconceitos delimitam à partida o que o 
cognoscente perspectiva, requer-se uma investigação reflexiva no que con­
cerne à origem, história e legitimidade desses preconceitos, para que haja 
lugar a uma compreensão correcta. Essa investigação reflexiva não pode 
seleccionar preconceitos a estudar sob pena de cometer um erro de princípio 
que comprometeria definitivamente todo o trabalho e esforço gei;ealógico. 
Não há padrões que diferenciem e hierarquizem os preconceitos. E necessá­
rio efectuar uma genealogia o mais isenta de preconceitos quanto possível 
aos nossos próprios preconceitos. 

B) Autoridade (Autoritat). 
Quanto à autoridade, a tese defendida por Gadamer é que a mesma é 

uma fonte possível para legitimar preconceitos. Seguir o julgamento de uma 
autoridade não é necessariamente irracional. Isto não é o mesmo que afirmar 
que a autoridade da tradição é o critério para legitimar preconceitos: é, so­
mente, uma fonte possível (entre outras) para os legitimar. A autoridade não 
pode ser vítima de preconceitos ilegítimos, e Gadamer não reconhece legiti­
midade aos preconceitos negativos e/ou pejorativos referentes à autoridade. 
O filósofo não afirma que um preconceito se encontra legitimado simples­
mente pela autoridade da tradição. Esse poderá ser o processo pelo qual che-

3 «A pretensão à plena ausência de preconceitos é uma ingenuidade». Semantik und Henne­
neutik, Gesammelte Werke, Bd. 2, p. 183 «Der Anspruch auf võllige Vorurteilslosigkeit ist 
eine Naivitãt>>. 



92 Manuel Fernandes Barroso 

exame hermenêutico à história os preceitos acima indicados poderá alcançar 
uma genuína consciência histórico-efeitual (Wirkungsgeschichtliches Be­
wzif3tsein). 

II. Preconceito, Autoridade, Tradição (V orurteil, Autoritãt, Tradi­
tion). 

A) Preconceito (Vorurteil). 
Numa análise etimológica sucinta, realce-se a raiz latina do termo pre­

conceito (praejudicium). No Direito romano o praejudiciwn era algo não só 
legítimo como também necessário. O ponto a reter é que o uso original do 
termo estava impregnado de solenidade e legitimidade'. O preconceito é, 
então, passível de inclusão (ele forma-a) na pré-estrutura da compreensão, 
constituindo-se como algo a todo o momento revisitável e revisível. O pre­
conceito não determina o julgamento (conceito) final. O nosso julgamento é 
algo que inclui, necessariamente, o próprio assunto. O preconceito tem de 
revelar-se adequado à Sache selbst; caso contrário, é anulado. 

A pesada carga negativa (feita tradição) que recai sobre o preconceito é 
uma heranca do Iluminismo. Mais: com Descartes, razão e preconceito tor­
naram-se c~ntraditórios. É óbvio que Descartes possuía (entre outros) o pre­
conceito do Eu; mas isso sabemo-lo nós, graças à Zeitenabstand, como ve­
remos, não o sabiam os filósofos da época. Com o advento do Historicismo, 
o preconceito tornou-se algo secundarizado e maximamente desacreditado. 
Curiosamente, foi durante todo este período de pretenso alheamento dos 
preconceitos que eles estiveram mais actuantes e dominantes, determinando 
(e não só orientando ou delimitando) a acção do pensamento e do julga­
mento humanos. A aversão que o Iluminismo nutriu por todos os preconcei­
tos baseados na "autoridade" revelou-se em si mesma um preconceito ilegi­
timáveF. Razão e autoridade passaram a ser antíteses. Os Românticos inver­
teram a aversão e, ao fazê-lo, cometeram o mesmo erro: a situação alterou-

1 «"Preconceito" não significa então, de modo algum, juízo falso. Está, outrossim, contido 
no seu conceito que pode ser valorizado positiva e negativamente. O apoio no praej11di­
ci11m latino é manifestamente eficaz pelo facto de, nessa palavra, poder haver lugar, junto 
ao acento negativo, também um acento positivo». GADAMER, H. -G., Walzrheit zmd 
Metlzode, Grundziige einer plzilosoplzischen Henneneutik, JCB Mohr (Paul Siebeck), 
Tübingen, 1975 (4. Auflage), p. 255. 
«"Vorurteile" heiBt also durchaus nicht: falsches Urteil, sondem in seinem Begriff liegt, 
daB es positiv und negativ gewertet werden kann. Offenbar ist die Anlehnung an das latei­
nische praejudicium darin wirksam, so daB neben dem negativen auch ein positiver Akzent 
auf dem Worte Iiegen kann». 

2 «Esse preconceito fundamental do Iluminismo é o preconceito contra os preconceitos em 
geral e, com isso, o enfraquecimento da transmissão (tradição).» Walzrheit 1111d Methode, 
p. 255 «Dies grundlegende Vorurteil der Aufklãrung ist das Vorurteil gegen die Vorurteile 
überhaupt und damit die Entmachtung der Überlieferung». 

A consciência lzistórico-efeihzal de H.-G. Gadamer 93 

-se, tornando-se a tradição mais importante que a Razão. Quanto aos filóso­
fos do Historicismo, julgando não possuir preconceitos, também nunca 
questionaram os muitos que mantin~am., , . . . 

Filosoficamente, um preconceito e algo prev10, antenor ao conceito. 
Todos os conceitos, juízos ou julgamentos são logicamente condicionados 
(orientados e delimitados) por preconceitos e o facto de não se estar cônscio 
disso mesmo apenas aumenta a influência dos mesmos no nosso pensamento 
e acção3

• Como, então, se processará o modus operandi dos Vorurteile? 
A eleição ou a rejeição de novos ou antigos preconceitos é feita a partir 

da concórdia, harmonia ou compatibilidade de todos os outros preconceitos 
actuantes, relativamente à opção a tomar. É necessário muito tempo e altera­
ções graduais para remodelar o pensamento de um ser preenchido de precon­
ceitos, como é o caso do homem. Só quando os novos preconceitos começa­
rem a actuar é que outros novos que antes não eram aceites pelos antigos 
(alguns ainda em actividade, outros já eliminados) podem ser aceites e actua­
rem. Estes, por sua vez, possibilitarão a aprovação e a eliminação de mais 
alguns. 

Em qualquer acto particular de compreensão, o intérprete é guiado pelos 
seus preconceitos conscientes e inconscientes. Esses preconceitos são herda­
dos do passado. Uma vez que esses preconceitos delimitam à partida o que o 
cognoscente perspectiva, requer-se uma investigação reflexiva no que con­
cerne à origem, história e legitimidade desses preconceitos, para que haja 
lugar a uma compreensão correcta. Essa investigação reflexiva não pode 
seleccionar preconceitos a estudar sob pena de cometer um erro de princípio 
que comprometeria definitivamente todo o trabalho e esforço gei;ealógico. 
Não há padrões que diferenciem e hierarquizem os preconceitos. E necessá­
rio efectuar uma genealogia o mais isenta de preconceitos quanto possível 
aos nossos próprios preconceitos. 

B) Autoridade (Autoritat). 
Quanto à autoridade, a tese defendida por Gadamer é que a mesma é 

uma fonte possível para legitimar preconceitos. Seguir o julgamento de uma 
autoridade não é necessariamente irracional. Isto não é o mesmo que afirmar 
que a autoridade da tradição é o critério para legitimar preconceitos: é, so­
mente, uma fonte possível (entre outras) para os legitimar. A autoridade não 
pode ser vítima de preconceitos ilegítimos, e Gadamer não reconhece legiti­
midade aos preconceitos negativos e/ou pejorativos referentes à autoridade. 
O filósofo não afirma que um preconceito se encontra legitimado simples­
mente pela autoridade da tradição. Esse poderá ser o processo pelo qual che-

3 «A pretensão à plena ausência de preconceitos é uma ingenuidade». Semantik und Henne­
neutik, Gesammelte Werke, Bd. 2, p. 183 «Der Anspruch auf võllige Vorurteilslosigkeit ist 
eine Naivitãt>>. 



94 Manuel F emandes Barroso 

gamos de facto a ter preconceitos, mas não é a legitimação desses precon­
ceitos. O processo não se legitima a ele mesmo, assim como o que deve ser 
justificado não pode servir de justificação4

• Gadamer pretende libertar a au­
toridade da tradição da sua conotação negativa e demonstrar que a autori­
dade da tradição é uma fonte possível, ainda que não necessária, de precon­
ceitos legítimos. Seguindo este modus operandi, Gadamer examina a tradi­
ção mais de perto, bem como a sua influência na compreensão, de modo a 
descobrir os meios pelos quais os preconceitos poderão ser legitimados5

• 

O ponto de apoio de Gadamer no que concerne à recuperação da possí­
vel legitimidade da autoridade da tradição é _bastante forte e razoável. Veja­
mos um exemplo paradigmático: ainda que um preconceito herdado da auto­
ridade da tradição se revelasse verdadeiro em oposição ao julgamento pró­
prio de um indivíduo, o Iluminismo não reconheceria a legitimidade desse 
preconceito, devido à sua posição de princípio (emancipação da razão do 
indivíduo contra a aceitação do julgamento alheio). O Iluminismo reduziu o 
conceito de autoridade a uma pobre obediência cega, confundindo autorida­
de e autoritarismo, e sedimentando um preconceito ilegítimo6

• A autoridade 
não é a submissão da razão, mas sim o reconhecimento, livre e racional, de 
que o outro sabe mais que eu próprio sobre algo determinado7

• Não se pre­
tende conhecer do mesmo modo que o outro conhece, mas sim que haja lu­
gar a um diálogo, cujo conteúdo transmitido será reconhecido como verda­
deiro. Para que tal aconteça, é necessário que o outro dialogue com base na 
coerência e na racionalidade. Nas palavras de Gadamer: «Deste modo, o 
reconhecimento da autoridade encontra-se sempre ligado à ideia de que o 

4 Tal corno o círculo vicioso presente na relação existente entre a Bíblia e Deus. Qual dos 
pó los justifica o outro? 

5 <<lá assinalámos que ao entregar-se à tradição o indivíduo se eleva ao Espírito objectivo» 
GADAMER, H.-G., O proble11Za da co11sciência histórica, trad. port. Anselmo Freitas & 
Luísa Ferreira, estratégias criativas, V.N. Gaia, 1988, p. 39. E ainda «Tornar recuo, "liber­
tar-se" da tradição, não pode ser essa a nossa preocupação primeira nos nossos comporta­
mentos face ao passado do qual nós, seres históricos, participamos constantemente. Pelo 
contrário, a atitude autêntica é a que visa urna ,,cultura" da tradição no sentido literal da 
palavra, um desenvolvimento e urna continuação do que reconhecemos corno sendo o laço 
concreto que nos liga a todos». Idem, p. 52. 

6 «A verdadeira autoridade não necessita de se comportar autoritariarnente». Walzrheit zmd 
Metlwde, p. 264, nota pé-de-página. «Wahre Autoritii.t braucht nicht autoritiir aufzutreten». 

7 «A autoridade das pessoas não tem o seu último fundamento num acto de submissão e de 
abdicação da razão, mas sim num acto de reconhecimento e de conhecimento; nomeada­
mente, o conhecimento de que o outro se situa acima de mim em julgamento e visão e que, 
por isso, o seu juízo precede, quer dizer, tem primazia sobre o meu próprio juízo». GA­
DAMER, Walzrlzeit u11d Metlzode, pp. 263-4 «Die Autoritii.t von Personen hat aber ihren 
letzten Grund nicht in einern Akte der Unterwerfung und der Abdikation der Vemunft, 
sondem in einern Akt der Anerkennung und der Erkenntnis der Erkenntnis narnlich, daB 
der andere einern an Urteil und Einsicht überlegen ist und daB daher sein Urteil vorgeht, 
d.h. vor dern eigenen Urteil den Vorrang hat». 

A consciência lzistórico-efeitual de H.-G. Gadamer 95 

que a autoridade afirma não é uma arbitrariedade irracional, mas sim algo 
que, em princípio, pode ser examinado8». 

A crítica à autoridade efectuada pelo Iluminismo peca por superficial e 
epidérmica. Na análise crítica devemos investigar o substrato onde tudo o 
resto assenta. No caso, esse substrato será, obviamente, o preconceito. Logo, 
a discussão sobre a autoridade deve ser precedida e fundada numa sólida 
análise dos preconceitos. 

C) Tradição (Tradition). 
Numa breve passagem pelo Romantismo, podemos verificar que à auto­

ridade das personalidades clássicas e indiscutíveis até ao advento do Ilumi­
nismo e arrogância da razão individual, sucedeu a autoridade da tradição. 
Esta autoridade surgiu "vacinada" contra qualquer hipótese de crítica por 
parte da razão. De facto, para a escola romântica, a tradição era algo separa­
do da Razão e possuía a sua própria legitimidade estando, por isso, protegida 
das suas críticas. A autoridade da tradição era, então, bem mais poderosa que 
a autoridade de pessoas (ou personalidades). Esta situação histórica não se 
encontra isenta da crítica de Gadamer: «Na verdade, a tradição é sempre um 
momento da liberdade e da própria história. ( ... ) Tanto a crítica iluminista à 
tradição como a sua reabilitação romântica permanecem muito afastadas do 
seu verdadeiro ser histórico9». 

A diferença fulcral e determinante no que concerne à força e influência 
no pensamento e na acção das duas autoridades (autoridade das pessoas e 
autoridade da tradição), é que a autoridade da tradição reside num nível pré­
vio nem sempre apreendido pela consciência. Deste modo, a influência exer­
cida pela autoridade da tradição é muito mais sub-reptícia e determinante. 
Segundo Gadamer, a tradição é condição necessária à compreensão histórica. 
Apesar de reconhecer que «os preconceitos que reinam sobre nós nos impe­
dem, muitas vezes, o verdadeiro reconhecimento do passado históricow», o 
filósofo realça que sem «Uma prévia "compreensão de si" [concedida pela 
tradição], que é neste sentido, preconceito, e da disposição para a crítica de 
si mesmo, igualmente fundada na compreensão de si que é a nossa, a com­
preensão histórica não seria possível e não teria sentido11». 

8 
«So ist die Anerkennung von Autoritat irnrner rnit dern Gedanken verbunden, daB das, was 
die Autoritii.t sagt, nicht unvemünftige Willkür ist, sondem irn Prinzip eingesehen werden 
kann.» Wahrlzeit zmd Metlzode, p. 264. 

9 
«ln Wahrheit ist Tradition stets ein Moment der Freiheit und der Geschichte selber. ( ... ) 
Sowohl die aufkliirerische Kritik an der Tradition ais auch ihre romantische Rehabilitie­
rung bleiben darurn hinter ihrern wahren geschichtlichen Sein zurück». Walzrlzeit u11d 
Methode, pp. 265-266. 

10 
GADAMER, O problellla da co11sciência histórica, p. 12. 

11 lde11Z, p. 12. 



94 Manuel F emandes Barroso 

gamos de facto a ter preconceitos, mas não é a legitimação desses precon­
ceitos. O processo não se legitima a ele mesmo, assim como o que deve ser 
justificado não pode servir de justificação4

• Gadamer pretende libertar a au­
toridade da tradição da sua conotação negativa e demonstrar que a autori­
dade da tradição é uma fonte possível, ainda que não necessária, de precon­
ceitos legítimos. Seguindo este modus operandi, Gadamer examina a tradi­
ção mais de perto, bem como a sua influência na compreensão, de modo a 
descobrir os meios pelos quais os preconceitos poderão ser legitimados5

• 

O ponto de apoio de Gadamer no que concerne à recuperação da possí­
vel legitimidade da autoridade da tradição é _bastante forte e razoável. Veja­
mos um exemplo paradigmático: ainda que um preconceito herdado da auto­
ridade da tradição se revelasse verdadeiro em oposição ao julgamento pró­
prio de um indivíduo, o Iluminismo não reconheceria a legitimidade desse 
preconceito, devido à sua posição de princípio (emancipação da razão do 
indivíduo contra a aceitação do julgamento alheio). O Iluminismo reduziu o 
conceito de autoridade a uma pobre obediência cega, confundindo autorida­
de e autoritarismo, e sedimentando um preconceito ilegítimo6

• A autoridade 
não é a submissão da razão, mas sim o reconhecimento, livre e racional, de 
que o outro sabe mais que eu próprio sobre algo determinado7

• Não se pre­
tende conhecer do mesmo modo que o outro conhece, mas sim que haja lu­
gar a um diálogo, cujo conteúdo transmitido será reconhecido como verda­
deiro. Para que tal aconteça, é necessário que o outro dialogue com base na 
coerência e na racionalidade. Nas palavras de Gadamer: «Deste modo, o 
reconhecimento da autoridade encontra-se sempre ligado à ideia de que o 

4 Tal corno o círculo vicioso presente na relação existente entre a Bíblia e Deus. Qual dos 
pó los justifica o outro? 

5 <<lá assinalámos que ao entregar-se à tradição o indivíduo se eleva ao Espírito objectivo» 
GADAMER, H.-G., O proble11Za da co11sciência histórica, trad. port. Anselmo Freitas & 
Luísa Ferreira, estratégias criativas, V.N. Gaia, 1988, p. 39. E ainda «Tornar recuo, "liber­
tar-se" da tradição, não pode ser essa a nossa preocupação primeira nos nossos comporta­
mentos face ao passado do qual nós, seres históricos, participamos constantemente. Pelo 
contrário, a atitude autêntica é a que visa urna ,,cultura" da tradição no sentido literal da 
palavra, um desenvolvimento e urna continuação do que reconhecemos corno sendo o laço 
concreto que nos liga a todos». Idem, p. 52. 

6 «A verdadeira autoridade não necessita de se comportar autoritariarnente». Walzrheit zmd 
Metlwde, p. 264, nota pé-de-página. «Wahre Autoritii.t braucht nicht autoritiir aufzutreten». 

7 «A autoridade das pessoas não tem o seu último fundamento num acto de submissão e de 
abdicação da razão, mas sim num acto de reconhecimento e de conhecimento; nomeada­
mente, o conhecimento de que o outro se situa acima de mim em julgamento e visão e que, 
por isso, o seu juízo precede, quer dizer, tem primazia sobre o meu próprio juízo». GA­
DAMER, Walzrlzeit u11d Metlzode, pp. 263-4 «Die Autoritii.t von Personen hat aber ihren 
letzten Grund nicht in einern Akte der Unterwerfung und der Abdikation der Vemunft, 
sondem in einern Akt der Anerkennung und der Erkenntnis der Erkenntnis narnlich, daB 
der andere einern an Urteil und Einsicht überlegen ist und daB daher sein Urteil vorgeht, 
d.h. vor dern eigenen Urteil den Vorrang hat». 

A consciência lzistórico-efeitual de H.-G. Gadamer 95 

que a autoridade afirma não é uma arbitrariedade irracional, mas sim algo 
que, em princípio, pode ser examinado8». 

A crítica à autoridade efectuada pelo Iluminismo peca por superficial e 
epidérmica. Na análise crítica devemos investigar o substrato onde tudo o 
resto assenta. No caso, esse substrato será, obviamente, o preconceito. Logo, 
a discussão sobre a autoridade deve ser precedida e fundada numa sólida 
análise dos preconceitos. 

C) Tradição (Tradition). 
Numa breve passagem pelo Romantismo, podemos verificar que à auto­

ridade das personalidades clássicas e indiscutíveis até ao advento do Ilumi­
nismo e arrogância da razão individual, sucedeu a autoridade da tradição. 
Esta autoridade surgiu "vacinada" contra qualquer hipótese de crítica por 
parte da razão. De facto, para a escola romântica, a tradição era algo separa­
do da Razão e possuía a sua própria legitimidade estando, por isso, protegida 
das suas críticas. A autoridade da tradição era, então, bem mais poderosa que 
a autoridade de pessoas (ou personalidades). Esta situação histórica não se 
encontra isenta da crítica de Gadamer: «Na verdade, a tradição é sempre um 
momento da liberdade e da própria história. ( ... ) Tanto a crítica iluminista à 
tradição como a sua reabilitação romântica permanecem muito afastadas do 
seu verdadeiro ser histórico9». 

A diferença fulcral e determinante no que concerne à força e influência 
no pensamento e na acção das duas autoridades (autoridade das pessoas e 
autoridade da tradição), é que a autoridade da tradição reside num nível pré­
vio nem sempre apreendido pela consciência. Deste modo, a influência exer­
cida pela autoridade da tradição é muito mais sub-reptícia e determinante. 
Segundo Gadamer, a tradição é condição necessária à compreensão histórica. 
Apesar de reconhecer que «os preconceitos que reinam sobre nós nos impe­
dem, muitas vezes, o verdadeiro reconhecimento do passado históricow», o 
filósofo realça que sem «Uma prévia "compreensão de si" [concedida pela 
tradição], que é neste sentido, preconceito, e da disposição para a crítica de 
si mesmo, igualmente fundada na compreensão de si que é a nossa, a com­
preensão histórica não seria possível e não teria sentido11». 

8 
«So ist die Anerkennung von Autoritat irnrner rnit dern Gedanken verbunden, daB das, was 
die Autoritii.t sagt, nicht unvemünftige Willkür ist, sondem irn Prinzip eingesehen werden 
kann.» Wahrlzeit zmd Metlzode, p. 264. 

9 
«ln Wahrheit ist Tradition stets ein Moment der Freiheit und der Geschichte selber. ( ... ) 
Sowohl die aufkliirerische Kritik an der Tradition ais auch ihre romantische Rehabilitie­
rung bleiben darurn hinter ihrern wahren geschichtlichen Sein zurück». Walzrlzeit u11d 
Methode, pp. 265-266. 

10 
GADAMER, O problellla da co11sciência histórica, p. 12. 

11 lde11Z, p. 12. 



96 Manuel Fernandes Barroso 

Como se constata, a posição defendida por Gadamer consiste em afir­
mar que é através da tradição que a consciência se auto-interpreta critica­
mente12. 

A tradição é igualmente fundamental na interpelação que faz à cons­
ciência. No processo de desvelamento dos preconceitos, isto é, na conscien­
cialização do outrora não consciente, é necessário que os preconceitos sejam 
provocados. Esta interpelação à nossa individualidade (com todos os seus 
preconceitos e consciência) é o que permite o confronto dos nossos precon­
ceitos com a tradição que os originou. Este confronto e interpelação possibi­
litada e provocada pela tradição é indispensável à compreensão e à conscien­
cialização. Como escreve Gadamer: «( ... ) toda a compreensão começa pelo 
facto de que qualquer coisa nos interpela13». 

A tradição é composta por um conjunto de preconceitos que, não raras 
vezes, origina e funda o que se pode designar por espírito do tempo ou espí­
rito de uma determinada época. A relação do homem com o exterior e com o 
seu próprio pensamento reflexivo e consciência são delimitados pelos pre­
conceitos veiculados pela tradição14. Os preconceitos que compõem a tradi­
ção são respostas a questões que, tendo sido a um tempo mais ou menos 
eficazmente respondidas, ocultaram-se remanescendo somente a resposta. O 
carácter utilitário dos preconceitos é um óptimo motivo para agradecermos à 
natureza o possibilitar a um organismo complexo como o nosso o uso de 
algo tão simples e prático (e, na verdade, indispensável). De facto, sem re­
flectir na pergunta que se impõe no momento (o que demoraria alguns ins­
tantes, talvez fulcrais) temos acesso a uma resposta possível que já deu pro­
vas do seu carácter funcional. Este é o caso de um preconceito legítimo, isto 
é, se funcionar adequadamente à circunstância do indivíduo que o adapta e o 
prolonga na tradição, ao actualizá-lo. Um dos problemas fundamentais le.., 
vantados pelo esquecimento das questões relativamente às quais os precon­
ceitos são respostas 15 reside na possibilidade das respostas (os preconceitos) 
deixarem de ser adequadas, isto é, as questões que as originaram não mais se 
verificarem e, contudo, essas respostas (preconceitos) permanecerem. Tal 
situação origina paradoxos e fortes obstáculos à correcta e verdadeira com­
preensão do mundo por parte do homem. Importa, então, recolocar as ques­
tões às respostas. Todo o questionar só pode ser efectuado por quem se mo-

12 «É somente pela mediação dos outros que podemos chegar a um verdadeiro conhecimento 
de nós mesmos». Idem, p. 12. 

13 Idem, p. 85. 
14 «Por isso, os preconceitos do indivíduo são, muito mais do que os seus conceitos, a reali­

dade histórica do seu ser>>. Wahrlzeit zmd Metlzode, p. 281 «Darum sind die Vorurteile des 
einzelnen weit mehr ais seine Urteile die geschichtliche Wirklichkeit seines Seins». 

15 «Poderemos dizer que a tradicão transmite as respostas desenraízadas das questões». PAI­
SANA, João, História da Filosofia e Tradicão Filosófica, Colibri, Lisboa, 1993, p. 15. 

A consciência histórico-efeitual de H.-G. Gadamer 97 

vimenta dentro da tradição16
• Uma condição necessária à compreensão é a 

partilha de alguns pontos-chave comuns, de modo a possibilitar o diálogo. 
Para Gadamer, «A hermenêutica tem de supor que quem quer compreender 
está vinculado com a coisa em questão que se expressa na transmissão, e que 
tem ou alcança uma determinada conexão com a tradição a partir da qual fala 
a transmissão17

». Há aqui a exigência e a existência de partilha de um con­
junto de preconceitos trans-subjectivos18, os quais se constituem como con­
dições necessárias ao diálogo e à compreensão com o outro. 

Apesar dos muitos problemas inerentes ao estudo e análise dos precon­
ceitos e da tradição, a verdade é que não temos alternativa: se nos queremos 
compreender, temos de analisar a história em que nos inserimos e que nos 
cultiva19. 

A nossa relação com o passado, o qual é composto também (mas não 
só) pela tradição, ultrapassa a dimensão esclarecida e histórica, tomada ex­
plícita e consciencializada. O modus vivendi é mais determinado pela tradi­
ção, que não está de todo explícita. Gadamer indica-nos que a tradição é 
somente porque é actualizada, isto é, há tradição porque alguém a escolhe, a 
acolhe e mantém. 

O filósofo diz-nos também que é preferível um conceito novo à aceita­
ção de um antigo, porquanto o primeiro exige um maior esforço de cons­
ciencialização e o segundo, por vezes, não vê a sua aceitação acompanhada 
da devida compreensão. Uma tradição bem analisada por quem lhe dá vida, 
mantém apenas os preconceitos que se adequam a situações presentes. Esta­
mos plenamente de acordo com Gadamer, quando ele nos indica que a única 
perspectiva que nos pode interessar sobre a história é uma perspectiva vita­
lista, no sentido em que contextualiza adequadamente o mundo hodiemo. 

16 
«No começo de toda a hermenêutica histórica tem de estar, por conseguinte, a resolução 
da oposição abstracta entre tradição e história, ellfre história e conhecimellto dela mês­
ma». Wahrheit zmd Methode, p. 267 «Am Anfang aller historischen Hermeneutik muB 
daher die Au.floszmg des abstrakten Gegensatzes zwischen Tradition und Historie, zwis­
chen Geschiclzte zmd Wissen von ilzr stelzem>. 

17 
«Die Hermeneutik muB davon ausgehen, daB wer verstehen will, mit der Sache, die mit der 
Überlieferung zur Sprache kommt, verbunden ist und an die Tradition AnschluB hat oder 
AnschluB gewinnt, aus der die Überlieferung spricht». Walzrheit und Metlzode, p. 279. 

18 
Este apontamento devo-o ao artigo intitulado "História da Filosofia e Tradição no pensa­
mento hemzenêutico de H. -G. Gadamer", João Paisana, Argumento, Vol. I, n.º l, Edições 
Cosmos, Lisboa, 1991. 

19 
«Na verdade, não é a história que nos pertence, mas sim nós que lhe pertencemos. Muito 
antes de nos compreendermos a nós próprios pela reflexão, compreendemo-nos de modo 
auto-compreensivo na farru1ia, na sociedade e no estado, nos quais vivemos.» Walzrlzeit 
und Metlzode, p. 281, «ln Wahrheit gehõrt die Geschichte nicht uns, sondem wir gehõren 
ihr. Lange bevor wir uns in der Rückbesinnung selber verstehen, verstehen wir uns auf 
selbstverstãndliche Weise in Familie, Gesellschaft und Staat, in denen wir Ieben». 



96 Manuel Fernandes Barroso 

Como se constata, a posição defendida por Gadamer consiste em afir­
mar que é através da tradição que a consciência se auto-interpreta critica­
mente12. 

A tradição é igualmente fundamental na interpelação que faz à cons­
ciência. No processo de desvelamento dos preconceitos, isto é, na conscien­
cialização do outrora não consciente, é necessário que os preconceitos sejam 
provocados. Esta interpelação à nossa individualidade (com todos os seus 
preconceitos e consciência) é o que permite o confronto dos nossos precon­
ceitos com a tradição que os originou. Este confronto e interpelação possibi­
litada e provocada pela tradição é indispensável à compreensão e à conscien­
cialização. Como escreve Gadamer: «( ... ) toda a compreensão começa pelo 
facto de que qualquer coisa nos interpela13». 

A tradição é composta por um conjunto de preconceitos que, não raras 
vezes, origina e funda o que se pode designar por espírito do tempo ou espí­
rito de uma determinada época. A relação do homem com o exterior e com o 
seu próprio pensamento reflexivo e consciência são delimitados pelos pre­
conceitos veiculados pela tradição14. Os preconceitos que compõem a tradi­
ção são respostas a questões que, tendo sido a um tempo mais ou menos 
eficazmente respondidas, ocultaram-se remanescendo somente a resposta. O 
carácter utilitário dos preconceitos é um óptimo motivo para agradecermos à 
natureza o possibilitar a um organismo complexo como o nosso o uso de 
algo tão simples e prático (e, na verdade, indispensável). De facto, sem re­
flectir na pergunta que se impõe no momento (o que demoraria alguns ins­
tantes, talvez fulcrais) temos acesso a uma resposta possível que já deu pro­
vas do seu carácter funcional. Este é o caso de um preconceito legítimo, isto 
é, se funcionar adequadamente à circunstância do indivíduo que o adapta e o 
prolonga na tradição, ao actualizá-lo. Um dos problemas fundamentais le.., 
vantados pelo esquecimento das questões relativamente às quais os precon­
ceitos são respostas 15 reside na possibilidade das respostas (os preconceitos) 
deixarem de ser adequadas, isto é, as questões que as originaram não mais se 
verificarem e, contudo, essas respostas (preconceitos) permanecerem. Tal 
situação origina paradoxos e fortes obstáculos à correcta e verdadeira com­
preensão do mundo por parte do homem. Importa, então, recolocar as ques­
tões às respostas. Todo o questionar só pode ser efectuado por quem se mo-

12 «É somente pela mediação dos outros que podemos chegar a um verdadeiro conhecimento 
de nós mesmos». Idem, p. 12. 

13 Idem, p. 85. 
14 «Por isso, os preconceitos do indivíduo são, muito mais do que os seus conceitos, a reali­

dade histórica do seu ser>>. Wahrlzeit zmd Metlzode, p. 281 «Darum sind die Vorurteile des 
einzelnen weit mehr ais seine Urteile die geschichtliche Wirklichkeit seines Seins». 

15 «Poderemos dizer que a tradicão transmite as respostas desenraízadas das questões». PAI­
SANA, João, História da Filosofia e Tradicão Filosófica, Colibri, Lisboa, 1993, p. 15. 

A consciência histórico-efeitual de H.-G. Gadamer 97 

vimenta dentro da tradição16
• Uma condição necessária à compreensão é a 

partilha de alguns pontos-chave comuns, de modo a possibilitar o diálogo. 
Para Gadamer, «A hermenêutica tem de supor que quem quer compreender 
está vinculado com a coisa em questão que se expressa na transmissão, e que 
tem ou alcança uma determinada conexão com a tradição a partir da qual fala 
a transmissão17

». Há aqui a exigência e a existência de partilha de um con­
junto de preconceitos trans-subjectivos18, os quais se constituem como con­
dições necessárias ao diálogo e à compreensão com o outro. 

Apesar dos muitos problemas inerentes ao estudo e análise dos precon­
ceitos e da tradição, a verdade é que não temos alternativa: se nos queremos 
compreender, temos de analisar a história em que nos inserimos e que nos 
cultiva19. 

A nossa relação com o passado, o qual é composto também (mas não 
só) pela tradição, ultrapassa a dimensão esclarecida e histórica, tomada ex­
plícita e consciencializada. O modus vivendi é mais determinado pela tradi­
ção, que não está de todo explícita. Gadamer indica-nos que a tradição é 
somente porque é actualizada, isto é, há tradição porque alguém a escolhe, a 
acolhe e mantém. 

O filósofo diz-nos também que é preferível um conceito novo à aceita­
ção de um antigo, porquanto o primeiro exige um maior esforço de cons­
ciencialização e o segundo, por vezes, não vê a sua aceitação acompanhada 
da devida compreensão. Uma tradição bem analisada por quem lhe dá vida, 
mantém apenas os preconceitos que se adequam a situações presentes. Esta­
mos plenamente de acordo com Gadamer, quando ele nos indica que a única 
perspectiva que nos pode interessar sobre a história é uma perspectiva vita­
lista, no sentido em que contextualiza adequadamente o mundo hodiemo. 

16 
«No começo de toda a hermenêutica histórica tem de estar, por conseguinte, a resolução 
da oposição abstracta entre tradição e história, ellfre história e conhecimellto dela mês­
ma». Wahrheit zmd Methode, p. 267 «Am Anfang aller historischen Hermeneutik muB 
daher die Au.floszmg des abstrakten Gegensatzes zwischen Tradition und Historie, zwis­
chen Geschiclzte zmd Wissen von ilzr stelzem>. 

17 
«Die Hermeneutik muB davon ausgehen, daB wer verstehen will, mit der Sache, die mit der 
Überlieferung zur Sprache kommt, verbunden ist und an die Tradition AnschluB hat oder 
AnschluB gewinnt, aus der die Überlieferung spricht». Walzrheit und Metlzode, p. 279. 

18 
Este apontamento devo-o ao artigo intitulado "História da Filosofia e Tradição no pensa­
mento hemzenêutico de H. -G. Gadamer", João Paisana, Argumento, Vol. I, n.º l, Edições 
Cosmos, Lisboa, 1991. 

19 
«Na verdade, não é a história que nos pertence, mas sim nós que lhe pertencemos. Muito 
antes de nos compreendermos a nós próprios pela reflexão, compreendemo-nos de modo 
auto-compreensivo na farru1ia, na sociedade e no estado, nos quais vivemos.» Walzrlzeit 
und Metlzode, p. 281, «ln Wahrheit gehõrt die Geschichte nicht uns, sondem wir gehõren 
ihr. Lange bevor wir uns in der Rückbesinnung selber verstehen, verstehen wir uns auf 
selbstverstãndliche Weise in Familie, Gesellschaft und Staat, in denen wir Ieben». 



98 Manuel Femandes Barroso 

É preocupação do autor o completo esclarecimento da sua posição rela­
tivamente à tradição. A recuperação que pretende efectuar da mesma não 
deve dar lugar a mal-entendidos: «É cometer um grave contra-senso supor 
que a insistência sobre este factor essencial que é a tradição (presente em 
toda a compreensão) implica uma aceitação acrítica da tradição, ou um con­
servadorismo social e político2º». 

Esclareçamos que, da nossa parte, da crítica realizada a Gadamer esta­
rão ausentes motivos sociais e/ou políticos, cingindo-nos aos aspectos filosó­
ficos. 

Por conseguinte, se na perspectiva gadameriana a tradição é composta 
por preconceitos (possibilitando e fomentando ela o confronto e a interpela­
ção provocatórias) e pela possibilidade de recuperar as questões ocultas por 
debaixo das respostas esquecidas de que o são (isto é, os preconceitos), então 
podemos afirmar que a tradição é condição necessária à interpelação (porque 
ela é o objecto e a condição da própria interpretação) e condição simulta­
neamente necessária e suficiente (este é o ponto a criticar) da interrogação e 
da interpretação históricas. A posição de Gadamer apela a conceder de um 
modo gratuito o benefício da dúvida (ou até um pouco mais do que isso) aos 
preconceitos veiculados e a estudar pela tradição, pelo menos até que uma 
análise mais profunda revele se são ou não legítimos. Ora, tal posição de 
base induz ou pode induzir em erros apriorísticos. Entregar a tarefa de ques­
tionar a tradição à própria tradição é considerar que o texto questiona sempre 
o intérprete21

• Não nos parece que essa seja a melhor descrição do que de 
facto se passa quando analisamos um texto ou um preconceito. As questões 
são, sempre, colocadas pelo intérprete22

• Como refere João Paisana: «Assim, 
não deveremos dizer, como Gadamer, que um texto coloca sempre uma 
questão ao intérprete; ao inverso, é apenas se o intérprete questionar que a 
exegese pode ser ef ectuada. O texto não pode colocar questões, somente o 
leitor-intérprete as pode formular». 

Com efeito, a distinção que Heidegger efectua entre a Auslegzmg (inter­
pretação) e a Interpretation (exegese) revela o que Gadamer optou por não 
explorar. Gadamer fica, deste modo, a meio de algo que tem de ser percorri­
do na totalidade. De facto, a exegese é um passo mais; exige a interpretação 
e completa a consciencialização. Ao situar-se somente na interpretação, Ga­
damer limita-se ao que Heidegger designou de nível ôntico-existencial e não 
explora o nível ontológico-existenciário. 

Podemos adiantar que a consciência histórica exige não a aceitação 
mais ou menos submissa da tradição, mas outrossim a sua 1) destruição e 2) 

20 GADAMER, O problema da consciência histórica, p. 14. 
21 Como já referimos: «( ... ) toda a compreensão começa pelo facto de que qualquer coisa nos 

interpela». Idem, p. 85. 
22 PAISANA, João, História da Filosofia e Tradição Filosófica, p. 19. 

A consciência histórico-efeitual de H.-G. Gadamer 99 

reconstrução - de modo a haver uma consciencialização completa do que 
outrora subjazia velado. 

No entanto, e para terminar esta análise aos temas preconceito/autorida­
ôe/tradição, concedamos novamente a palavra e a defesa a Gadamer: «A 
tradição não é nenhum passaporte, em todo o caso, não nas situações em que 
a reflexão exija uma identificação23». 

Ora, isto é o mesmo que dizer que a autoridade da tradição tem validade 
somente onde a reflexão não a pode questionar. E haverá limites à reflexão? 
Precisamente, para Gadamer, há. Analisaremos sucintamente os limites da 
reflexão, mas adiantemos desde já que o facto de algo ter limites não implica 
conceder crédito a algo outro, somente porque este último ultrapassa os 
limites do primeiro. Ou seja, ainda que o âmbito abrangido pela tradição 
englobe e não seja englobado pela consciência reflexiva, daí não se seoue . o 
que a autoridade da tradição, a qual ultrapassa a reflexão, possa receber a 
mesma legitimidade que é reconhecida à autoridade da consciência reflexiva, 
isto é, àquilo que nós compreendemos. No entanto, a posição de Gadamer é 
coerente e produtiva, permitindo avançar na compreensão da tradição nos 
casos onde a reflexão conhece os seus limites. Onde a reflexão não actua 
impõe-se a tradição. ' 

Concluindo: 

1) Preconceitos podem ser positivos ou negativos. 
2) A oposição razão versus autoridade veiculada pelo Iluminismo é in­

correcta. 
3) A tradição não é oposta à razão e pode ser uma fonte de preconceitos 

legítimos. 

II. O Limite da Filosofia da Reflexão (Die Grenze der Reflexionsphilo­
sophie ). 

Gadamer discorda da tese que afirma que a consciência reflexiva, ao ser 
auto-reflexiva, supera a barreira histórica da consciência, isto é, os nossos 
preconceitos. Neste ponto, o adversário eleito por Gadamer é Hegel, pois 
que, devido à completude da sua análise, representa o ponto máximo da re­
flexão sobre este tema. Ao efectuar a crítica a Hegel, Gadamer entende que 
estará, simultaneamente, a ef ectuar a crítica a todos os outros filósofos e 
respectivas análises. 

O problema é, então, o seguinte: ao reclamar que toda a consciência 
possui a capacidade de se tornar cônscia de si mesma enquanto consciência 
de algo e que, igualmente, se posiciona acima do algo relativamente ao qual 

23 
«Tradition ist kein Ausweis, jedenfalls nicht dort, wo Reflexion einen Ausweis verlangt», 
GADAMER, Rhetorik, Henneneutik zmd ldeologieKritik, Kleine Schriften, p. 124. 



98 Manuel Femandes Barroso 

É preocupação do autor o completo esclarecimento da sua posição rela­
tivamente à tradição. A recuperação que pretende efectuar da mesma não 
deve dar lugar a mal-entendidos: «É cometer um grave contra-senso supor 
que a insistência sobre este factor essencial que é a tradição (presente em 
toda a compreensão) implica uma aceitação acrítica da tradição, ou um con­
servadorismo social e político2º». 

Esclareçamos que, da nossa parte, da crítica realizada a Gadamer esta­
rão ausentes motivos sociais e/ou políticos, cingindo-nos aos aspectos filosó­
ficos. 

Por conseguinte, se na perspectiva gadameriana a tradição é composta 
por preconceitos (possibilitando e fomentando ela o confronto e a interpela­
ção provocatórias) e pela possibilidade de recuperar as questões ocultas por 
debaixo das respostas esquecidas de que o são (isto é, os preconceitos), então 
podemos afirmar que a tradição é condição necessária à interpelação (porque 
ela é o objecto e a condição da própria interpretação) e condição simulta­
neamente necessária e suficiente (este é o ponto a criticar) da interrogação e 
da interpretação históricas. A posição de Gadamer apela a conceder de um 
modo gratuito o benefício da dúvida (ou até um pouco mais do que isso) aos 
preconceitos veiculados e a estudar pela tradição, pelo menos até que uma 
análise mais profunda revele se são ou não legítimos. Ora, tal posição de 
base induz ou pode induzir em erros apriorísticos. Entregar a tarefa de ques­
tionar a tradição à própria tradição é considerar que o texto questiona sempre 
o intérprete21

• Não nos parece que essa seja a melhor descrição do que de 
facto se passa quando analisamos um texto ou um preconceito. As questões 
são, sempre, colocadas pelo intérprete22

• Como refere João Paisana: «Assim, 
não deveremos dizer, como Gadamer, que um texto coloca sempre uma 
questão ao intérprete; ao inverso, é apenas se o intérprete questionar que a 
exegese pode ser ef ectuada. O texto não pode colocar questões, somente o 
leitor-intérprete as pode formular». 

Com efeito, a distinção que Heidegger efectua entre a Auslegzmg (inter­
pretação) e a Interpretation (exegese) revela o que Gadamer optou por não 
explorar. Gadamer fica, deste modo, a meio de algo que tem de ser percorri­
do na totalidade. De facto, a exegese é um passo mais; exige a interpretação 
e completa a consciencialização. Ao situar-se somente na interpretação, Ga­
damer limita-se ao que Heidegger designou de nível ôntico-existencial e não 
explora o nível ontológico-existenciário. 

Podemos adiantar que a consciência histórica exige não a aceitação 
mais ou menos submissa da tradição, mas outrossim a sua 1) destruição e 2) 

20 GADAMER, O problema da consciência histórica, p. 14. 
21 Como já referimos: «( ... ) toda a compreensão começa pelo facto de que qualquer coisa nos 

interpela». Idem, p. 85. 
22 PAISANA, João, História da Filosofia e Tradição Filosófica, p. 19. 

A consciência histórico-efeitual de H.-G. Gadamer 99 

reconstrução - de modo a haver uma consciencialização completa do que 
outrora subjazia velado. 

No entanto, e para terminar esta análise aos temas preconceito/autorida­
ôe/tradição, concedamos novamente a palavra e a defesa a Gadamer: «A 
tradição não é nenhum passaporte, em todo o caso, não nas situações em que 
a reflexão exija uma identificação23». 

Ora, isto é o mesmo que dizer que a autoridade da tradição tem validade 
somente onde a reflexão não a pode questionar. E haverá limites à reflexão? 
Precisamente, para Gadamer, há. Analisaremos sucintamente os limites da 
reflexão, mas adiantemos desde já que o facto de algo ter limites não implica 
conceder crédito a algo outro, somente porque este último ultrapassa os 
limites do primeiro. Ou seja, ainda que o âmbito abrangido pela tradição 
englobe e não seja englobado pela consciência reflexiva, daí não se seoue . o 
que a autoridade da tradição, a qual ultrapassa a reflexão, possa receber a 
mesma legitimidade que é reconhecida à autoridade da consciência reflexiva, 
isto é, àquilo que nós compreendemos. No entanto, a posição de Gadamer é 
coerente e produtiva, permitindo avançar na compreensão da tradição nos 
casos onde a reflexão conhece os seus limites. Onde a reflexão não actua 
impõe-se a tradição. ' 

Concluindo: 

1) Preconceitos podem ser positivos ou negativos. 
2) A oposição razão versus autoridade veiculada pelo Iluminismo é in­

correcta. 
3) A tradição não é oposta à razão e pode ser uma fonte de preconceitos 

legítimos. 

II. O Limite da Filosofia da Reflexão (Die Grenze der Reflexionsphilo­
sophie ). 

Gadamer discorda da tese que afirma que a consciência reflexiva, ao ser 
auto-reflexiva, supera a barreira histórica da consciência, isto é, os nossos 
preconceitos. Neste ponto, o adversário eleito por Gadamer é Hegel, pois 
que, devido à completude da sua análise, representa o ponto máximo da re­
flexão sobre este tema. Ao efectuar a crítica a Hegel, Gadamer entende que 
estará, simultaneamente, a ef ectuar a crítica a todos os outros filósofos e 
respectivas análises. 

O problema é, então, o seguinte: ao reclamar que toda a consciência 
possui a capacidade de se tornar cônscia de si mesma enquanto consciência 
de algo e que, igualmente, se posiciona acima do algo relativamente ao qual 

23 
«Tradition ist kein Ausweis, jedenfalls nicht dort, wo Reflexion einen Ausweis verlangt», 
GADAMER, Rhetorik, Henneneutik zmd ldeologieKritik, Kleine Schriften, p. 124. 



100 Manuel Fernandes Barroso 

está consciente, assemelha-se-nos que, no caso da consciência reflexiva, nos 
encontramos acirtla da nossa própria historicidade. Se considerarmos que a 
consciência reflexiva possui a capacidade de analisar a pré-estrutura da 
compreensão, isto é, os preconceitos, então a consciência reflexiva teria à 
capacidade de descobrir e reflectir sobre o seu modus operandi de uma 
forma a-histórica, isenta de preconceitos (idealismo) e, deste modo, perse­
guir e alcançar a verdade a-histórica ou supra-histórica. Se fosse o caso desta 
possibilidade ser efectiva, então, concede Gadamer, a filosofia de Hegel 
seria a indicada. 

Ora, precisamente, para Gadamer, este não é, manifestamente, o caso. 
Importa "pensar uma realidade capaz de pôr limites à omnipotência da refle­
xão". A consciência reflexiva não supera os preconceitos (que lhe servem de 
base). Para pensar uma realidade "capaz de pôr limites à omnipotência da 
reflexão", Gadamer vai analisar a estrutura central da consciência reflexiva, 
nomeadamente daquela consciência que tem pretensões à omnipotência. Na 
análise que efectua à filosofia de Hegel, Ga~amer salienta que a consciência 
reflexiva tem a estrutura da experiência: «E precisamente isto o que temos 
de reter para a análise da consciência histórico-efeitual: ela tem a estrutura 
da experiência».24 Um dos motivos pelo qual se toma necessário efectuar 
uma análise genealógica ao conceito de experiência é que a teoria da expe­
riência contemporânea não reflecte o significado e a abrangência total da 
experiência, pois está demasiadamente ligada às ciências experimentais, 
«( ... )e não observando, por isso, a historicidade interna da experiência25

». 
O método científico que consiste em objectivar a experiência procura 

remover o elemento histórico da experiência. Isto é conseguido pela exigên­
cia metodológica que requer a repetibilidade da experiência. Observe-se, 
contudo, que Gadamer não contesta que a repetibilidade seja uma parte im­
portante da experiência, já que também ele concorda que as conclusões al­
cançadas numa experiência são consideradas correctas se e somente se con­
firmadas por mais experiências (repetições). Apesar de considerar a indução 
um aspecto correcto da experiência, Gadamer entende que tal aspecto não é 
o único a ter em conta. O filósofo procura o elemento histórico. 

A questão sobre o todo pode ser posta somente após a unidade da expe­
riência ser construída pela retenção de diversas experiências particulares 
similares. O ponto a reter da exposição de Gadamer é que a experiência é 
actual na situação particular e não pode ser deduzida de um universal. Logo, 
o ponto essencial a reter do conceito de experiência é a sua abertura para 

24 «Genau das ist es, was wir für die Analyse des wirkungsgeschichtlichen Bewul3tseins 
festhalten müssen: es hat die Struktur der Erfahnmg» Wahrheit zmd Methode, p. 329. 

25 «( ... ) und deshalb die innere Geschichtlichkeit der Erfahrung nicht beachtet». Wahrheit 
wzd Methode, p. 329. 

A consciência histórico-efeitual de H.-G. Gadamer 101 

novas e diferentes experiências. O acontecer da experiência é um processo 
do qual ninguém é dono e o qual ninguém controla. 

Quanto à experiência propriamente dita, tem dois aspectos importantes, 
a saber: 

1) uma experiência que concorda e, então, suporta a nossa experiência 
prévia. 

2) uma experiência que discorda e fragiliza a nossa experiência ante­
rior. 

O segundo aspecto, o negativo, é o mais produtivo, já que através dele 
aprendemos que estávamos enganados. A experiência negativa permite-nos a 
consciência dos próprios limites, o que representa um conteúdo cognitivo 
apreciável. Ao adjectivarmos a experiência como "negativa", não podemos 
deixar-nos iludir por uma valorização excessiva do termo "negativo", pois 
isso provocará a ocultação do que a mesma possui de mais interessante e 
produtivo. 

Uma experiência negativa particular e produtiva que revele que estáva­
mos enganados pode ocorrer apenas uma vez. Uma vez ocorrida, outras ex­
periências do primeiro sentido (1) podem suportar a experiência negativa do 
segundo sentido (2), mas elas não serão as mesmas experiências no mesmo 
sentido. Na experiência negativa, descobrimos a incorrecção dos nossos 
anteriormente sustentados preconceitos, e adaptamos um novo (dado pela 
experiência negativa) o qual cria um novo horizonte para o cognoscente­
-intérprete. Tanto quanto o encontro com um texto expõe um preconceito 
legítimo no horizonte projectado do texto e, então, corrige um preconceito 
ilegítimo do intérprete, uma fusão de horizontes é produzida por uma produ­
tiva experiência negativa. 

O exame da experiência da consciência pelo filósofo produz um outro 
resultado que não o do pretenso conhecimento absoluto hegeliano. A expe­
riência não termina numa "ciência" absoluta encerrada sobre si mesma mas, 
outrossim, numa fundamental abertura para a experiência futura. A pessoa 
experimentada não é aquela que está dogmaticamente convencida daquilo 
que sabe, mas antes procura a possibilidade de experiências novas que pos­
sam ensiná-lo que ele estava enganado. 

Uma vez que a experiência é anterior à consciência reflexiva, a verdade 
da experiência é, por conseguinte, anterior à verdade da consciência reflexi­
va. Então, a verdade da experiência não pode ser vista como mero conteúdo 
da consciência reflexiva. É condição necessária para a possibilidade da cons­
ciência reflexiva e, logo, não pode ser refutada pela dialéctica da consciência 
reflexiva. 

O resultado da dialéctica para o filósofo não é, como Hegel pensou, a 
autoconsciência absoluta e a descoberta da identidade final do sujeito e do 
objecto. O argumento de Gadamer é que, tanto quanto a experiência da 



100 Manuel Fernandes Barroso 

está consciente, assemelha-se-nos que, no caso da consciência reflexiva, nos 
encontramos acirtla da nossa própria historicidade. Se considerarmos que a 
consciência reflexiva possui a capacidade de analisar a pré-estrutura da 
compreensão, isto é, os preconceitos, então a consciência reflexiva teria à 
capacidade de descobrir e reflectir sobre o seu modus operandi de uma 
forma a-histórica, isenta de preconceitos (idealismo) e, deste modo, perse­
guir e alcançar a verdade a-histórica ou supra-histórica. Se fosse o caso desta 
possibilidade ser efectiva, então, concede Gadamer, a filosofia de Hegel 
seria a indicada. 

Ora, precisamente, para Gadamer, este não é, manifestamente, o caso. 
Importa "pensar uma realidade capaz de pôr limites à omnipotência da refle­
xão". A consciência reflexiva não supera os preconceitos (que lhe servem de 
base). Para pensar uma realidade "capaz de pôr limites à omnipotência da 
reflexão", Gadamer vai analisar a estrutura central da consciência reflexiva, 
nomeadamente daquela consciência que tem pretensões à omnipotência. Na 
análise que efectua à filosofia de Hegel, Ga~amer salienta que a consciência 
reflexiva tem a estrutura da experiência: «E precisamente isto o que temos 
de reter para a análise da consciência histórico-efeitual: ela tem a estrutura 
da experiência».24 Um dos motivos pelo qual se toma necessário efectuar 
uma análise genealógica ao conceito de experiência é que a teoria da expe­
riência contemporânea não reflecte o significado e a abrangência total da 
experiência, pois está demasiadamente ligada às ciências experimentais, 
«( ... )e não observando, por isso, a historicidade interna da experiência25

». 
O método científico que consiste em objectivar a experiência procura 

remover o elemento histórico da experiência. Isto é conseguido pela exigên­
cia metodológica que requer a repetibilidade da experiência. Observe-se, 
contudo, que Gadamer não contesta que a repetibilidade seja uma parte im­
portante da experiência, já que também ele concorda que as conclusões al­
cançadas numa experiência são consideradas correctas se e somente se con­
firmadas por mais experiências (repetições). Apesar de considerar a indução 
um aspecto correcto da experiência, Gadamer entende que tal aspecto não é 
o único a ter em conta. O filósofo procura o elemento histórico. 

A questão sobre o todo pode ser posta somente após a unidade da expe­
riência ser construída pela retenção de diversas experiências particulares 
similares. O ponto a reter da exposição de Gadamer é que a experiência é 
actual na situação particular e não pode ser deduzida de um universal. Logo, 
o ponto essencial a reter do conceito de experiência é a sua abertura para 

24 «Genau das ist es, was wir für die Analyse des wirkungsgeschichtlichen Bewul3tseins 
festhalten müssen: es hat die Struktur der Erfahnmg» Wahrheit zmd Methode, p. 329. 

25 «( ... ) und deshalb die innere Geschichtlichkeit der Erfahrung nicht beachtet». Wahrheit 
wzd Methode, p. 329. 

A consciência histórico-efeitual de H.-G. Gadamer 101 

novas e diferentes experiências. O acontecer da experiência é um processo 
do qual ninguém é dono e o qual ninguém controla. 

Quanto à experiência propriamente dita, tem dois aspectos importantes, 
a saber: 

1) uma experiência que concorda e, então, suporta a nossa experiência 
prévia. 

2) uma experiência que discorda e fragiliza a nossa experiência ante­
rior. 

O segundo aspecto, o negativo, é o mais produtivo, já que através dele 
aprendemos que estávamos enganados. A experiência negativa permite-nos a 
consciência dos próprios limites, o que representa um conteúdo cognitivo 
apreciável. Ao adjectivarmos a experiência como "negativa", não podemos 
deixar-nos iludir por uma valorização excessiva do termo "negativo", pois 
isso provocará a ocultação do que a mesma possui de mais interessante e 
produtivo. 

Uma experiência negativa particular e produtiva que revele que estáva­
mos enganados pode ocorrer apenas uma vez. Uma vez ocorrida, outras ex­
periências do primeiro sentido (1) podem suportar a experiência negativa do 
segundo sentido (2), mas elas não serão as mesmas experiências no mesmo 
sentido. Na experiência negativa, descobrimos a incorrecção dos nossos 
anteriormente sustentados preconceitos, e adaptamos um novo (dado pela 
experiência negativa) o qual cria um novo horizonte para o cognoscente­
-intérprete. Tanto quanto o encontro com um texto expõe um preconceito 
legítimo no horizonte projectado do texto e, então, corrige um preconceito 
ilegítimo do intérprete, uma fusão de horizontes é produzida por uma produ­
tiva experiência negativa. 

O exame da experiência da consciência pelo filósofo produz um outro 
resultado que não o do pretenso conhecimento absoluto hegeliano. A expe­
riência não termina numa "ciência" absoluta encerrada sobre si mesma mas, 
outrossim, numa fundamental abertura para a experiência futura. A pessoa 
experimentada não é aquela que está dogmaticamente convencida daquilo 
que sabe, mas antes procura a possibilidade de experiências novas que pos­
sam ensiná-lo que ele estava enganado. 

Uma vez que a experiência é anterior à consciência reflexiva, a verdade 
da experiência é, por conseguinte, anterior à verdade da consciência reflexi­
va. Então, a verdade da experiência não pode ser vista como mero conteúdo 
da consciência reflexiva. É condição necessária para a possibilidade da cons­
ciência reflexiva e, logo, não pode ser refutada pela dialéctica da consciência 
reflexiva. 

O resultado da dialéctica para o filósofo não é, como Hegel pensou, a 
autoconsciência absoluta e a descoberta da identidade final do sujeito e do 
objecto. O argumento de Gadamer é que, tanto quanto a experiência da 



102 Manuel Fernandes Barroso 

consciência não é previsível (imagem aristotélica) e primariamente negativa 
(dialéctica hegeliana), apesar de se poder dizer que a consciência retorna a si 
mesma (reflexividade), o resultado que o filósofo pode alcançar a partir do 
movimento dialéctico da consciência é apenas que a consciência reflexiva 
pode ainda ter uma experiência nova a enfrentar a qual derrubará o previa­
mente adquirido conhecimento de si mesmo. Logo, a experiência da cons­
ciência reflexiva não conduz a uma absoluta e completa auto-compreensão. 
Gadamer argumenta que a verdade da experiência não é o que Hegel pensou 
ser, mas é antes a finitude e historicidade da consciência. O experimentado 
(Eifahrene), ou aquele que é experiente (expertus), está consciente da sua 
finitude e do carácter aberto das experiências futuras. 

IV. A consciência histórico-efeitual (Wirkungsgeschichtliches BewujJt­
sein) 

Antes de prosseguirmos na análise filosófica, detenhamo-nos numa 
questão prévia de ordem técnica, nomeadamente, a tradução dos termos Wir­
kungsgeschicl!tliches Bewu.fJtsein da língua alemã para a língua portuguesa. 
Wirkungsgeschichtliches é uma palavra composta, decomponível em dois 
termos: Wirkung e Geschichte. O primeiro significa "efeito" e o segundo 
"história" ("geschichtlich" significa "histórico"). O termo "Geschichte" pos­
sui um sinónimo em alemão, a saber, "Historie". Gadamer optou por usar o 
termo Geschichte por razões bem definidas e que importa conhecer. "Histo­
rie" tem a sua origem, tal como o termo português "história", no grego anti­
go laTopl.a, o qual pretendia significar algo objectivável, passível de isola­
mento na corrente dos acontecimentos e esgotável no seu conteúdo através 
do estudo26

• Ora, é precisamente este conceito de história que Gadamer pre­
tende esvaziar de sentido, e é esta herança grega que a língua alemã mantém 
com o termo "Historie", o qual foi radicalizado pelo historicismo (Historis­
mus) em consequência da sua pretensão à objectividade histórica absoluta. 
Este legado grego, contrariamente a outros, revelou-se um lastro que muitos 
historiadores ainda hoje sentem dificuldade em abandonar. A língua alemã é 
pródiga em criar termos filosóficos para conceitos originais, pelo que o 
termo "Geschichte" é utilizado como demarcação de "Historie"21• Gadamer 
marca a diferença ao optar pela Geschichte e ao confrontar a sua opção com 
a Historie. Comprovando a tese que afirma a superioridade do todo relati-

26 
PLATÃO, Crátilo, 437b; ARISTÓIBLES, Poética, 145la-145lb. 

27 
É possível que Geschichte tenha a sua origem nos termos Geschick e Schicksal, os quais 
significam destino, sorte, sina. Isto explicaria algum do seu carácter aberto e indefinido. A 
Historie pode tentar (erroneamente) isolar um facto histórico, privando-o das suas causas e 
efeitos, tornando-o, deste forma, mero objecto; contrariamente, a Geschick não possui es­
sas pretensões relativamente ao seu estudo, pois o destino é algo que não se deixa objecti­
var, sendo antes algo pelo qual o indivíduo se sente afectado. 

A consciência lzistórico-efeitual de H.-G. Gadamer 103 

vamente à soma das partes componentes, a junção de Wirkung cm~ Geschi­
chte e o seu resultado Wirkungsgeschichte significa algo mais que a mera 
soma das suas partes (história do efeito), uma vez que o termo composto 
pretende significar não somente um relato histórico do efeito mas sim um 
determinado modo de investigar a história, nomeadamente, um modo que 
privilegia o ser-se afectado pela hi_stória, isto é, o termo Wirkungsgeschichte 
significa, para Gadamer, história efeitual (também nós, herdeiros da língua 
grega e latina- efeito [effectu], necessitamos aqui de alguma flexibilidade na 
criação de um termo novo - efeitual). A língua portuguesa permite, ainda, 
manter a ligação prenhe de sentido entre o termo "histórico" (geschichtlich) 
e o termo "efeitual" (o qual, separado, significa "efeito" - Wirkung). O resul­
tado da tradução será "consciência histórico-efeitual" (Wirkungsgeschicht­
liches Bewu.fJtsein). O filósofo revela, deste modo, a distinção que pretende 
efectuar: a consciência histórica (historisches BewujJtsein) significa algo 
muito diferente de consciência histórico-efeitual (Wirkungsgeschichtliches 
BewujJtsein). Assim, encontra-se desvelada a diferença radical existente en­
tre a compreensão historicista (a qual trata a história como objecto e a tradi­
ção como campo de investigação) e a compreensão hermenêutica da histori­
cidade humana (que considera que somos indivíduos na história e reconhece 
à tradição o papel de parceiro privilegiado de diálogo). 

A necessidade de investigar a história é-nos imposta em maior ou me­
nor grau pelo princípio da história efeitual. Gadamer diz-nos que «compre­
ender é operar uma mediação entre o presente e o passado, é desenvolver em 
si mesmo toda a série ligada das perspectivas nas quais o passado se apre­
senta e se dirige a nós28». 

Efectuando uma análise genealógica, podemos afirmar que a consciên­
cia de cada um é resultado de um processo histórico, já que é essencialmente 
constituída pelos preconceitos herdados. Uma vez que nunca podemos tor­
nar-nos conscientes de todos esses preconceitos herdados, não é possível 
uma autoconsciência reflexiva completa; então, o objecto que surge na com­
preensão é já determinado na sua aparição pelos preconceitos herdados. Não 
é uma entidade independente, mas um nexo relacional complexo envolvendo 
a realidade da compreensão histórica, isto é, os preconceitos herdados, e a 
realidade da história. 

Toda a compreensão implica uma dimensão histórica. Esta é uma tese 
central na filosofia hermenêutica. A efectividade da história é activa em toda 
a compreensão. Se não reconhecermos este efeito do passado e julgarmos 
que, deste modo, temos um ponto de vantagem histórica incólume e imune, 
então não poderemos questionar os nossos preconceitos29

• Aceitaremos 

28 GADAMER, O problema da consciência histórica, p. 12 (o itálico é nosso). 
29 «A investigação histórica moderna é, ela própria, não só investigação, mas também media­

ção da transmissão (tradição)». Wahrheit und Methode, p. 268 «Die rnoderne historische 
Forschung ist selber nicht nur Forschung, sondem Verrnittlung von Überlieferung». 



102 Manuel Fernandes Barroso 

consciência não é previsível (imagem aristotélica) e primariamente negativa 
(dialéctica hegeliana), apesar de se poder dizer que a consciência retorna a si 
mesma (reflexividade), o resultado que o filósofo pode alcançar a partir do 
movimento dialéctico da consciência é apenas que a consciência reflexiva 
pode ainda ter uma experiência nova a enfrentar a qual derrubará o previa­
mente adquirido conhecimento de si mesmo. Logo, a experiência da cons­
ciência reflexiva não conduz a uma absoluta e completa auto-compreensão. 
Gadamer argumenta que a verdade da experiência não é o que Hegel pensou 
ser, mas é antes a finitude e historicidade da consciência. O experimentado 
(Eifahrene), ou aquele que é experiente (expertus), está consciente da sua 
finitude e do carácter aberto das experiências futuras. 

IV. A consciência histórico-efeitual (Wirkungsgeschichtliches BewujJt­
sein) 

Antes de prosseguirmos na análise filosófica, detenhamo-nos numa 
questão prévia de ordem técnica, nomeadamente, a tradução dos termos Wir­
kungsgeschicl!tliches Bewu.fJtsein da língua alemã para a língua portuguesa. 
Wirkungsgeschichtliches é uma palavra composta, decomponível em dois 
termos: Wirkung e Geschichte. O primeiro significa "efeito" e o segundo 
"história" ("geschichtlich" significa "histórico"). O termo "Geschichte" pos­
sui um sinónimo em alemão, a saber, "Historie". Gadamer optou por usar o 
termo Geschichte por razões bem definidas e que importa conhecer. "Histo­
rie" tem a sua origem, tal como o termo português "história", no grego anti­
go laTopl.a, o qual pretendia significar algo objectivável, passível de isola­
mento na corrente dos acontecimentos e esgotável no seu conteúdo através 
do estudo26

• Ora, é precisamente este conceito de história que Gadamer pre­
tende esvaziar de sentido, e é esta herança grega que a língua alemã mantém 
com o termo "Historie", o qual foi radicalizado pelo historicismo (Historis­
mus) em consequência da sua pretensão à objectividade histórica absoluta. 
Este legado grego, contrariamente a outros, revelou-se um lastro que muitos 
historiadores ainda hoje sentem dificuldade em abandonar. A língua alemã é 
pródiga em criar termos filosóficos para conceitos originais, pelo que o 
termo "Geschichte" é utilizado como demarcação de "Historie"21• Gadamer 
marca a diferença ao optar pela Geschichte e ao confrontar a sua opção com 
a Historie. Comprovando a tese que afirma a superioridade do todo relati-

26 
PLATÃO, Crátilo, 437b; ARISTÓIBLES, Poética, 145la-145lb. 

27 
É possível que Geschichte tenha a sua origem nos termos Geschick e Schicksal, os quais 
significam destino, sorte, sina. Isto explicaria algum do seu carácter aberto e indefinido. A 
Historie pode tentar (erroneamente) isolar um facto histórico, privando-o das suas causas e 
efeitos, tornando-o, deste forma, mero objecto; contrariamente, a Geschick não possui es­
sas pretensões relativamente ao seu estudo, pois o destino é algo que não se deixa objecti­
var, sendo antes algo pelo qual o indivíduo se sente afectado. 

A consciência lzistórico-efeitual de H.-G. Gadamer 103 

vamente à soma das partes componentes, a junção de Wirkung cm~ Geschi­
chte e o seu resultado Wirkungsgeschichte significa algo mais que a mera 
soma das suas partes (história do efeito), uma vez que o termo composto 
pretende significar não somente um relato histórico do efeito mas sim um 
determinado modo de investigar a história, nomeadamente, um modo que 
privilegia o ser-se afectado pela hi_stória, isto é, o termo Wirkungsgeschichte 
significa, para Gadamer, história efeitual (também nós, herdeiros da língua 
grega e latina- efeito [effectu], necessitamos aqui de alguma flexibilidade na 
criação de um termo novo - efeitual). A língua portuguesa permite, ainda, 
manter a ligação prenhe de sentido entre o termo "histórico" (geschichtlich) 
e o termo "efeitual" (o qual, separado, significa "efeito" - Wirkung). O resul­
tado da tradução será "consciência histórico-efeitual" (Wirkungsgeschicht­
liches Bewu.fJtsein). O filósofo revela, deste modo, a distinção que pretende 
efectuar: a consciência histórica (historisches BewujJtsein) significa algo 
muito diferente de consciência histórico-efeitual (Wirkungsgeschichtliches 
BewujJtsein). Assim, encontra-se desvelada a diferença radical existente en­
tre a compreensão historicista (a qual trata a história como objecto e a tradi­
ção como campo de investigação) e a compreensão hermenêutica da histori­
cidade humana (que considera que somos indivíduos na história e reconhece 
à tradição o papel de parceiro privilegiado de diálogo). 

A necessidade de investigar a história é-nos imposta em maior ou me­
nor grau pelo princípio da história efeitual. Gadamer diz-nos que «compre­
ender é operar uma mediação entre o presente e o passado, é desenvolver em 
si mesmo toda a série ligada das perspectivas nas quais o passado se apre­
senta e se dirige a nós28». 

Efectuando uma análise genealógica, podemos afirmar que a consciên­
cia de cada um é resultado de um processo histórico, já que é essencialmente 
constituída pelos preconceitos herdados. Uma vez que nunca podemos tor­
nar-nos conscientes de todos esses preconceitos herdados, não é possível 
uma autoconsciência reflexiva completa; então, o objecto que surge na com­
preensão é já determinado na sua aparição pelos preconceitos herdados. Não 
é uma entidade independente, mas um nexo relacional complexo envolvendo 
a realidade da compreensão histórica, isto é, os preconceitos herdados, e a 
realidade da história. 

Toda a compreensão implica uma dimensão histórica. Esta é uma tese 
central na filosofia hermenêutica. A efectividade da história é activa em toda 
a compreensão. Se não reconhecermos este efeito do passado e julgarmos 
que, deste modo, temos um ponto de vantagem histórica incólume e imune, 
então não poderemos questionar os nossos preconceitos29

• Aceitaremos 

28 GADAMER, O problema da consciência histórica, p. 12 (o itálico é nosso). 
29 «A investigação histórica moderna é, ela própria, não só investigação, mas também media­

ção da transmissão (tradição)». Wahrheit und Methode, p. 268 «Die rnoderne historische 
Forschung ist selber nicht nur Forschung, sondem Verrnittlung von Überlieferung». 



104 Manuel Fernandes Barroso 

muito depressa o que primeiro nos aparece, o que provocará o velamento de 
conteúdo cognitivo: «( ... ) esquecemos a verdade completa dessa aparência 
quando tomamos a própria aparência imediata como toda a verdade3º». 

Os efeitos da história não dependem do nosso reconhecimento do seu 
papel. Os preconceitos do cognoscente-intérprete formam o horizonte do 
mesmo, porque eles delimitam o que ele pode ver ou compreender. Os seus 
preconceitos limitam, assim como orientam, a sua concepção do possível. 
Obviamente, é o próprio indivíduo quem pode efectuar uma revisão dos seus 
preconceitos. Deveríamos falar, antes, de um deixar-se delimitar e não de 
uma delimitação em sentido lato. A Wirkungsgeschichte (história efeitual) 
determina o horizonte no qual se levantam as nossas questões: «Ela determi­
na antecipadamente o que se nos mostra como questionável e como objecto 
de indagação ( ... )31». A Wirkungsgeschichte determina o que consideramos 
válido para questionar, mas não determina o resultado desse questionar. 

A consciência da história efeitual pode ser apenas parcial. Estar cons­
ciente da Wirkungsgeschichte é, primariamente, estar consciente da situação 
hermenêutica, isto é, a situação do intérprete na história. Para Gadamer, o 
termo "situação" implica que nem todas as circunstâncias concretas nas 
quais nos possamos encontrar podem ser objecto de consciência a um 
mesmo tempo. A situação não é objectivável na medida em que não é algo 
perante o qual se está mas sim é algo no qual se está32

• Cada situação é única. 
Os preconceitos herdados pelo intérprete e a sua circunstância presente, as­
sim como a sua inserção numa tradição que o ·envolve são as únicas coisas 
que determinam a sua situação. 

A incompletude na reflexão não é um defeito da reflexão da história 
efeitual, mas parte da essência do ser histórico33

• Uma autoconsciência no 
sentido hegeliano, repetimos, não é possível na situação hermenêutica. 

Em suma, Gadamer usa o termo "consciência histórico-efeitual" (Wir­
kungsgeschichtliches Bewuj3tsein) em dois sentidos: 

1) uma vez que toda.a compreensão é baseada em preconceitos, quer se 
esteja ou não consciente disso mesmo, e uma vez que esta compre­
ensão é um evento na história efeitual; a consciência de todo o intér-

30 «( ... ) wir vergessen die ganze Wahrheit dieser Erscheinung, wenn wir die unmittelbare 
Erscheinung selber als die ganze Wahrheit nehrnem>. Wahrheit und Metlzode, p. 284. 

31 «Sie bestimmt im voraus, was sich uns als fragwürdig und als Gegenstand der Erforschung 
zeigt ( ... )» Wahrheit und Methode, p. 284. 

32 o . « conceito da situação caracteriza-se assim pelo facto de não nos encontrarmos perante 
ela e, por conseguinte, não se poder ter dela um saber objectivo». Wahrheit wzd Methode, 
p. 285 «Der Begriff der Situation ist ja dadurch charakterisiert, daB man sich nicht ihr ge­
genüber befindet und daher kein gegenstãndliches Wissen von ihr haben kann». 

33 «Ser histórico quer dizer nunca se esgotar no saber-se». Wahrlzeit und Metlzode, p. 285 
«Geschichtlichsein heiBt, nie irn Sichwissen aufgehen». 

A consciência lzistórico-efeitual de H.-G. Gadamer 105 

prete é sempre uma consciência histórico-efeitual. Este será o senti­
do lato do termo. 

2) Por outro lado, o intérprete pode estar cônscio que a sua consciência 
é uma consciência histórico-efeitual no sentido lato: isto é, ele é 
conscientemente sabedor do status da sua própria consciência como 
uma consciência afectada por e afectando a história, quer dizer, ele 
está cônscio da estrutura dos preconceitos da sua consciência e do 
efeito da história nos seu.:; preconceitos. 

V. Fusão de horizontes (Horizontverschmelzung) 

Se aceitarmos a ideia de descobrir a verdade de um texto adaptando ex­
clusivamente o horizonte do autor, então apenas podemos ter uma verdade 
subjectiva e relativa, cada verdade correcta para cada qual, mas nenhuma 
comunicação, nenhuma verdade no que concerne à matéria em estudo. Não 
há horizontes fechados: «Tal como o individual nunca é um individual, por­
que ele mesmo se compreende sempre já com outro, também o horizonte 
fechado que deveria fechar uma cultura, é uma abstracção34

». 
Impõe-se um diálogo ou uma estrutura dialógica para a correcta com­

preensão da coisa mesma (Sache selbst), que é o que importa conhecer3
5

• 

Mas o que é, então, o diálogo? Segundo Gadamer, um diálogo genuíno é 
aquele no qual cada participante no diálogo está preocupado inteiramente 
com o tema, o assunto (die Sache), e em chegar à verdade com respeito a ele. 
O diálogo genuíno é baseado no reconhecimento que somos finitos, históri­
cos e que, consequentemente, não temos qualquer conhecimento absoluto. O 
conhecimento que possuímos é semelhante ao de Sócrates, na sua ignorância 
e na sua abertura à verdade possível de outras perspectivas. 

Serundo Gadamer: «Horizonte é o âmbito de visão que abarca e encerra e 
tudo o que é visível a partir de um determinado ponto36». Porque toda a 
compreensão é baseada nos nossos preconceitos, não é possível ler simples­
mente o que está lá, isto é, compreender o horizonte do passado ou os seus 
preconceitos. Ao contrário, a compreensão tem de ser sempre desenvolvida a 

34 «Wie der Einzelne nie ein Einzelner ist, weil er sich immer schon mit anderen versteht, so 
ist auch der geschlossene Horizont, der eine Kultur einschlieBen soll, eine Abstraktion». 
Wahrheit wzd Methode, p. 288. 

35 «Voltamos assim à condição original de toda a hermenêutica: ela deve ser uma referência 
comum e c~mpre~nsiva às ,,coisas elas mesmas". É esta condição que determina a possibi­
lidade de que uma significação unitária seja visada, e também, por conseguinte, de que a 
antecipação de uma coerência perfeita seja efectivamente aplicável». GADAMER, O pro­
blema da consciência histórica, p. 82. 

36 «Horizont ist der Gesichtskreis, der ali das umfaBt und umschlieBt, was von einem Punkte 
aus sichtbar ist>>. Wahrheit zmd Metlzode, p. 286. 



104 Manuel Fernandes Barroso 

muito depressa o que primeiro nos aparece, o que provocará o velamento de 
conteúdo cognitivo: «( ... ) esquecemos a verdade completa dessa aparência 
quando tomamos a própria aparência imediata como toda a verdade3º». 

Os efeitos da história não dependem do nosso reconhecimento do seu 
papel. Os preconceitos do cognoscente-intérprete formam o horizonte do 
mesmo, porque eles delimitam o que ele pode ver ou compreender. Os seus 
preconceitos limitam, assim como orientam, a sua concepção do possível. 
Obviamente, é o próprio indivíduo quem pode efectuar uma revisão dos seus 
preconceitos. Deveríamos falar, antes, de um deixar-se delimitar e não de 
uma delimitação em sentido lato. A Wirkungsgeschichte (história efeitual) 
determina o horizonte no qual se levantam as nossas questões: «Ela determi­
na antecipadamente o que se nos mostra como questionável e como objecto 
de indagação ( ... )31». A Wirkungsgeschichte determina o que consideramos 
válido para questionar, mas não determina o resultado desse questionar. 

A consciência da história efeitual pode ser apenas parcial. Estar cons­
ciente da Wirkungsgeschichte é, primariamente, estar consciente da situação 
hermenêutica, isto é, a situação do intérprete na história. Para Gadamer, o 
termo "situação" implica que nem todas as circunstâncias concretas nas 
quais nos possamos encontrar podem ser objecto de consciência a um 
mesmo tempo. A situação não é objectivável na medida em que não é algo 
perante o qual se está mas sim é algo no qual se está32

• Cada situação é única. 
Os preconceitos herdados pelo intérprete e a sua circunstância presente, as­
sim como a sua inserção numa tradição que o ·envolve são as únicas coisas 
que determinam a sua situação. 

A incompletude na reflexão não é um defeito da reflexão da história 
efeitual, mas parte da essência do ser histórico33

• Uma autoconsciência no 
sentido hegeliano, repetimos, não é possível na situação hermenêutica. 

Em suma, Gadamer usa o termo "consciência histórico-efeitual" (Wir­
kungsgeschichtliches Bewuj3tsein) em dois sentidos: 

1) uma vez que toda.a compreensão é baseada em preconceitos, quer se 
esteja ou não consciente disso mesmo, e uma vez que esta compre­
ensão é um evento na história efeitual; a consciência de todo o intér-

30 «( ... ) wir vergessen die ganze Wahrheit dieser Erscheinung, wenn wir die unmittelbare 
Erscheinung selber als die ganze Wahrheit nehrnem>. Wahrheit und Metlzode, p. 284. 

31 «Sie bestimmt im voraus, was sich uns als fragwürdig und als Gegenstand der Erforschung 
zeigt ( ... )» Wahrheit und Methode, p. 284. 

32 o . « conceito da situação caracteriza-se assim pelo facto de não nos encontrarmos perante 
ela e, por conseguinte, não se poder ter dela um saber objectivo». Wahrheit wzd Methode, 
p. 285 «Der Begriff der Situation ist ja dadurch charakterisiert, daB man sich nicht ihr ge­
genüber befindet und daher kein gegenstãndliches Wissen von ihr haben kann». 

33 «Ser histórico quer dizer nunca se esgotar no saber-se». Wahrlzeit und Metlzode, p. 285 
«Geschichtlichsein heiBt, nie irn Sichwissen aufgehen». 

A consciência lzistórico-efeitual de H.-G. Gadamer 105 

prete é sempre uma consciência histórico-efeitual. Este será o senti­
do lato do termo. 

2) Por outro lado, o intérprete pode estar cônscio que a sua consciência 
é uma consciência histórico-efeitual no sentido lato: isto é, ele é 
conscientemente sabedor do status da sua própria consciência como 
uma consciência afectada por e afectando a história, quer dizer, ele 
está cônscio da estrutura dos preconceitos da sua consciência e do 
efeito da história nos seu.:; preconceitos. 

V. Fusão de horizontes (Horizontverschmelzung) 

Se aceitarmos a ideia de descobrir a verdade de um texto adaptando ex­
clusivamente o horizonte do autor, então apenas podemos ter uma verdade 
subjectiva e relativa, cada verdade correcta para cada qual, mas nenhuma 
comunicação, nenhuma verdade no que concerne à matéria em estudo. Não 
há horizontes fechados: «Tal como o individual nunca é um individual, por­
que ele mesmo se compreende sempre já com outro, também o horizonte 
fechado que deveria fechar uma cultura, é uma abstracção34

». 
Impõe-se um diálogo ou uma estrutura dialógica para a correcta com­

preensão da coisa mesma (Sache selbst), que é o que importa conhecer3
5

• 

Mas o que é, então, o diálogo? Segundo Gadamer, um diálogo genuíno é 
aquele no qual cada participante no diálogo está preocupado inteiramente 
com o tema, o assunto (die Sache), e em chegar à verdade com respeito a ele. 
O diálogo genuíno é baseado no reconhecimento que somos finitos, históri­
cos e que, consequentemente, não temos qualquer conhecimento absoluto. O 
conhecimento que possuímos é semelhante ao de Sócrates, na sua ignorância 
e na sua abertura à verdade possível de outras perspectivas. 

Serundo Gadamer: «Horizonte é o âmbito de visão que abarca e encerra e 
tudo o que é visível a partir de um determinado ponto36». Porque toda a 
compreensão é baseada nos nossos preconceitos, não é possível ler simples­
mente o que está lá, isto é, compreender o horizonte do passado ou os seus 
preconceitos. Ao contrário, a compreensão tem de ser sempre desenvolvida a 

34 «Wie der Einzelne nie ein Einzelner ist, weil er sich immer schon mit anderen versteht, so 
ist auch der geschlossene Horizont, der eine Kultur einschlieBen soll, eine Abstraktion». 
Wahrheit wzd Methode, p. 288. 

35 «Voltamos assim à condição original de toda a hermenêutica: ela deve ser uma referência 
comum e c~mpre~nsiva às ,,coisas elas mesmas". É esta condição que determina a possibi­
lidade de que uma significação unitária seja visada, e também, por conseguinte, de que a 
antecipação de uma coerência perfeita seja efectivamente aplicável». GADAMER, O pro­
blema da consciência histórica, p. 82. 

36 «Horizont ist der Gesichtskreis, der ali das umfaBt und umschlieBt, was von einem Punkte 
aus sichtbar ist>>. Wahrheit zmd Metlzode, p. 286. 



106 Manuel F emandes Barroso 

partir do nosso próprio horizonte. O denominado horizonte do passado é, na 
verdade, lim horizonte hipotético projectado a partir do horizonte do presen­
te. É fundamental para a descrição que Gadamer efectua da compreensão o 
reconhecer que o denominado horizonte passado é uma projecção do intér­
prete: é projectado a partir dos seus preconceitos ou horizonte usando a an­
tecipação da completude (Vorgrif.f der Vollkommenheit). O horizonte pro­
jectado existe somente enquanto e como uma fase no processo de interpreta­
ção. Por essa razão, Gadamer afirma que, na verdade, há somente um hori­
zonte em contínuo desenvolvimento, apesar de, no processo de compreen­
são, o intérprete ter de projectar um outro horizonte como pertencendo ao 
texto37

• 

Ao tentar compreender um texto, o intérprete encontra-se em duas si­
tuações: 

1) estranheza (Fremdheit), - outros preconceitos; 
2) pertença (ZugehiJrigkeit), - partilha de preconceitos. 

Tanto quanto algumas das palavras de um texto são partilhadas, pode­
mos, com base nisso e sob a pressuposição da antecipação da completude, 
desenvolver uma unidade imanente de significado para o texto que pode 
expressar um outro preconceito que tenhamos nós mesmos (por meio da 
unidade transcendental). Pressupõe-se que o texto apresenta uma unidade de 
significado imanente e transcendente. Ao efectuar-se o acima descrito, pro­
jectamos um horizonte (conjunto de preconceitos) para o texto38

• A tarefa do 
pensamento reflexivo no processo de compreensão é trabalhar esta projecção 
do horizonte do texto. Esta projecção do texto pode conter diferentes pre­
conceitos daqueles outros que fazem o nosso próprio horizonte. Novas pos­
sibilidades de significação, horizonte expandido. 

A possibilidade de testar preconceitos ocorre na fusão de horizontes, já 
que nesta fusão os preconceitos do projectado horizonte passado e do nosso 
próprio horizonte podem ser postos em questão e testados. 

37 
«Pelo contrário, compreender é sempre o processo de tal fusão de horizontes suposta-
mente por si mesmos existentes». Wahr/zeit und Met/zode, p. 289 «Vielmelzr ist Verste/zen 
immer der Vorgang der Versc/zmelzwzg solclzer venneintlichfiir sic/z seiender Horizonte». 

38 Leiamos o que nos escreve Gadamer: «Trata-se da relação circular entre o todo e as suas 
partes: a significação antecipada graças a um todo, compreende-se pelas partes, mas é à luz 
do todo que as partes se revestem da sua função clarificante». GADAMER, O problema da 
consciência histórica, p. 70 e ainda «Pensemos, mais uma vez, na interpretação de um 
texto. Logo que descobre alguns elementos compreensíveis, o intérprete esboça um pro­
jecto de significação para o texto inteiro. Os primeiros elementos significativos não se ma­
nifestam senão na condição de que nos lancemos na leitura com um interesse mais ou me­
nos determinado. Compreender a ,,coisa" que aí surge,defronte de mim, não é outra coisa 
senão elaborar um primeiro projecto, que depois se corrige, à medida que a decifração 
avança». Idem, pp. 74-5. 

A consciência lzistórico-efeitual de H.-G. Gadamer 107 

O passado aparece à consciência histórica não numa remoção do hori­
zonte presente da consciência que o estuda, mas sim num movimento em 
direcção a um horizonte mais compreensível o qual engloba tanto o presente 
como o passado. Compreender o horizonte do passado significa a conquista 
de um novo horizonte39

, o qual inclui o horizonte prévio (o nosso próprio 
horizonte) mas também a posição do horizonte histórico tal como aparece ao 
presente ele mesmo40

• Est~ estrutura dialógic~ permiteº. sur~mento desse~ 
dois horizontes que constroem uma nova totalidade que mclm ambas as po­
sições e permite, deste modo, o exame e a síntese dos preconceitos nos dois 
casos. A actividade de uma consciência verdadeiramente histórica, isto é, a 
consciência da Wirkungsgeschichte, equaciona e reflecte quer sobre alguns 
dos seus próprios preconceitos, quer sobre aqueles outros do passado e 
forma um mais amplo horizonte do presente, o qual se constituirá como um 
novo conjunto de preconceitos. 

VI. A importância da distância temporal 

Gadamer concede um grande relevo ao conceito de distância temporal 
(Zeitenabstand) e este trabalho estaria incompleto se não o referisse, enqua­
drando-o devidamente na economia do texto. Citemos o ponto mais rele­
vante que atesta bem da importância deste conceito: «Nada, excepto essa 
distância temporal41

, consegue tornar solucionável a verdadeira questão críti­
ca da hermenêutica, nomeadamente, separar os preconceitos verdadeiros, 
mediante os quais compreendemos, dos falsos, mediante os quais confundi­
mos42». Salientam-se apenas duas ideias que consideramos de relevo para o 
problema da Wirkungsgeschichte: 

39 «Ganhar um horizonte significa sempre que se aprende a ver para além do próximo e do 
demasiadamente próximo, não para dele se afastar, mas sim para o ver melhor, num todo 
mais amplo e em padrões mais correctos». Walzrlzeit und Met/zode, pp. 288-289 «Horizont 
crewinnen meint immer, daB man über das Nahe und Allzunahe hinaussehen lemt, nicht um 
~on ihm wegzusehen, sondem um es in einem grõBeren Ganzen und in richtigeren MaBen 
besser zu sehen». 

40 Para as ciências naturais, as opiniões e descobertas do passado são significativas apenas 
como precursores das perspectivas científicas presentes, como se fossem estágios num ca­
minho para ,,a correcta" explicacão do fenómeno. Contudo, para a hermenêutica, o passado 
não é apenas um precursor das questões e respostas presentes: é uma tradição que é preciso 
ter em conta, um parceiro em diálogo. 

41 Gadamer viria, em edição posterior, a retirar esta capacidade exclusiva à distância tempo­
ral, alargando essa potencialidade também à distância outra que não somente a temporal. 
Confronte Walzrlzeit zmd Met/wde, nota página 304, 5' edição. 

42 «Nichts anderes ais dieser Zeitenabstand vermag die eigentlich kritische Frage der Herme­
neutik lõsbar zu machen, nãmlich die walzren Vorurteile, unter denen wir verstehen, von 
denfalsc/zen, unter denen wir mijJverste/zen, zu scheiden». Walzrheit zmd Metlzode, p. 282. 



106 Manuel F emandes Barroso 

partir do nosso próprio horizonte. O denominado horizonte do passado é, na 
verdade, lim horizonte hipotético projectado a partir do horizonte do presen­
te. É fundamental para a descrição que Gadamer efectua da compreensão o 
reconhecer que o denominado horizonte passado é uma projecção do intér­
prete: é projectado a partir dos seus preconceitos ou horizonte usando a an­
tecipação da completude (Vorgrif.f der Vollkommenheit). O horizonte pro­
jectado existe somente enquanto e como uma fase no processo de interpreta­
ção. Por essa razão, Gadamer afirma que, na verdade, há somente um hori­
zonte em contínuo desenvolvimento, apesar de, no processo de compreen­
são, o intérprete ter de projectar um outro horizonte como pertencendo ao 
texto37

• 

Ao tentar compreender um texto, o intérprete encontra-se em duas si­
tuações: 

1) estranheza (Fremdheit), - outros preconceitos; 
2) pertença (ZugehiJrigkeit), - partilha de preconceitos. 

Tanto quanto algumas das palavras de um texto são partilhadas, pode­
mos, com base nisso e sob a pressuposição da antecipação da completude, 
desenvolver uma unidade imanente de significado para o texto que pode 
expressar um outro preconceito que tenhamos nós mesmos (por meio da 
unidade transcendental). Pressupõe-se que o texto apresenta uma unidade de 
significado imanente e transcendente. Ao efectuar-se o acima descrito, pro­
jectamos um horizonte (conjunto de preconceitos) para o texto38

• A tarefa do 
pensamento reflexivo no processo de compreensão é trabalhar esta projecção 
do horizonte do texto. Esta projecção do texto pode conter diferentes pre­
conceitos daqueles outros que fazem o nosso próprio horizonte. Novas pos­
sibilidades de significação, horizonte expandido. 

A possibilidade de testar preconceitos ocorre na fusão de horizontes, já 
que nesta fusão os preconceitos do projectado horizonte passado e do nosso 
próprio horizonte podem ser postos em questão e testados. 

37 
«Pelo contrário, compreender é sempre o processo de tal fusão de horizontes suposta-
mente por si mesmos existentes». Wahr/zeit und Met/zode, p. 289 «Vielmelzr ist Verste/zen 
immer der Vorgang der Versc/zmelzwzg solclzer venneintlichfiir sic/z seiender Horizonte». 

38 Leiamos o que nos escreve Gadamer: «Trata-se da relação circular entre o todo e as suas 
partes: a significação antecipada graças a um todo, compreende-se pelas partes, mas é à luz 
do todo que as partes se revestem da sua função clarificante». GADAMER, O problema da 
consciência histórica, p. 70 e ainda «Pensemos, mais uma vez, na interpretação de um 
texto. Logo que descobre alguns elementos compreensíveis, o intérprete esboça um pro­
jecto de significação para o texto inteiro. Os primeiros elementos significativos não se ma­
nifestam senão na condição de que nos lancemos na leitura com um interesse mais ou me­
nos determinado. Compreender a ,,coisa" que aí surge,defronte de mim, não é outra coisa 
senão elaborar um primeiro projecto, que depois se corrige, à medida que a decifração 
avança». Idem, pp. 74-5. 

A consciência lzistórico-efeitual de H.-G. Gadamer 107 

O passado aparece à consciência histórica não numa remoção do hori­
zonte presente da consciência que o estuda, mas sim num movimento em 
direcção a um horizonte mais compreensível o qual engloba tanto o presente 
como o passado. Compreender o horizonte do passado significa a conquista 
de um novo horizonte39

, o qual inclui o horizonte prévio (o nosso próprio 
horizonte) mas também a posição do horizonte histórico tal como aparece ao 
presente ele mesmo40

• Est~ estrutura dialógic~ permiteº. sur~mento desse~ 
dois horizontes que constroem uma nova totalidade que mclm ambas as po­
sições e permite, deste modo, o exame e a síntese dos preconceitos nos dois 
casos. A actividade de uma consciência verdadeiramente histórica, isto é, a 
consciência da Wirkungsgeschichte, equaciona e reflecte quer sobre alguns 
dos seus próprios preconceitos, quer sobre aqueles outros do passado e 
forma um mais amplo horizonte do presente, o qual se constituirá como um 
novo conjunto de preconceitos. 

VI. A importância da distância temporal 

Gadamer concede um grande relevo ao conceito de distância temporal 
(Zeitenabstand) e este trabalho estaria incompleto se não o referisse, enqua­
drando-o devidamente na economia do texto. Citemos o ponto mais rele­
vante que atesta bem da importância deste conceito: «Nada, excepto essa 
distância temporal41

, consegue tornar solucionável a verdadeira questão críti­
ca da hermenêutica, nomeadamente, separar os preconceitos verdadeiros, 
mediante os quais compreendemos, dos falsos, mediante os quais confundi­
mos42». Salientam-se apenas duas ideias que consideramos de relevo para o 
problema da Wirkungsgeschichte: 

39 «Ganhar um horizonte significa sempre que se aprende a ver para além do próximo e do 
demasiadamente próximo, não para dele se afastar, mas sim para o ver melhor, num todo 
mais amplo e em padrões mais correctos». Walzrlzeit und Met/zode, pp. 288-289 «Horizont 
crewinnen meint immer, daB man über das Nahe und Allzunahe hinaussehen lemt, nicht um 
~on ihm wegzusehen, sondem um es in einem grõBeren Ganzen und in richtigeren MaBen 
besser zu sehen». 

40 Para as ciências naturais, as opiniões e descobertas do passado são significativas apenas 
como precursores das perspectivas científicas presentes, como se fossem estágios num ca­
minho para ,,a correcta" explicacão do fenómeno. Contudo, para a hermenêutica, o passado 
não é apenas um precursor das questões e respostas presentes: é uma tradição que é preciso 
ter em conta, um parceiro em diálogo. 

41 Gadamer viria, em edição posterior, a retirar esta capacidade exclusiva à distância tempo­
ral, alargando essa potencialidade também à distância outra que não somente a temporal. 
Confronte Walzrlzeit zmd Met/wde, nota página 304, 5' edição. 

42 «Nichts anderes ais dieser Zeitenabstand vermag die eigentlich kritische Frage der Herme­
neutik lõsbar zu machen, nãmlich die walzren Vorurteile, unter denen wir verstehen, von 
denfalsc/zen, unter denen wir mijJverste/zen, zu scheiden». Walzrheit zmd Metlzode, p. 282. 



108 Manuel Femandes Barroso 

1) a passagem do tempo (distância temporal) contribui para destruir al­
guns preconceitos ilegítimos (v.g. aqueles que estão demasiadamente próxi­
mos de nós e que, desse modo, não permitem o seu questionar). 

2) permite a entrada de novos e legítimos preconceitos. Isto é alcançado 
porque a passagem do tempo permite a consciencialização dos defeitos e das 
virtudes de determinadas interpretações, frutos do espírito da época em que 
são efectuadas. Temos o exemplo da recuperação e da apropriação da obra 
de Aristóteles no séc. XIII (S. Tomás de Aquino) e, contemporaneamente, a 
análise que se efectua da obra de Aristóteles, nomeadamente, a efectuada 
pela lógica. 

Concedamos a palavra ao autor: «Pois, contrariamente ao que muitas 
vezes imaginamos, o tempo não é um precipício que deveríamos transpor 
para reencontrar o passado; ele é, em realidade, o solo que suporta o devir e 
onde o presente tem raiz. ( ... ) Na realidade, trata-se antes de considerar a 
"distância temporal" como fundamento de uma possibilidade positiva e pro­
dutiva de compreensão. Ela não é uma distância a transpor, mas uma conti­
nuidade viva de elementos que se acumulam para se tornarem uma tradição, 
quer dizer, a luz na qual tudo o que, do nosso passado, carregamos connosco, 
tudo o que nos é transmitido, faz a sua aparição43.» E conclui: «Não é um 
exagero falar aqui de uma produtividade do processo histórico44 .» 

Ressalve-se a seguinte nota: que um preconceito tenha sobrevivido à 
passagem do tempo e da crítica, não significa que esse preconceito seja legí­
timo ou mais respeitável que outros. Quando muito, a sua sobrevivência 
indicará que a sua pretensão à verdade deve ser considerada de um modo 
sério. Gadamer não considera que a distância temporal (Zeitenabstand) seja 
um critério para legitimar preconceitos. O autor está ciente que preconceitos 
ilegítimos podem ser conservados na tradição (v.g. através da autoridade), 
assim como novos preconceitos ilegítimos (sobre a mesma coisa) podem ser 
criados. 

VII. Conclusão. 

As teses defendidas por Gadamer e o modo como são apresentadas (em 
constante diálogo com a tradição filosófica) são bastante convidativas e per­
suasivas. Não há pretensões de absolutismos, as teses possuem objectivos 
bem definidos e encontram-se bem fundamentadas. A recuperação do pre­
conceito, da autoridade e da tradição que Gadamer realiza é efectuada procu­
rando destacar a função do di~ogo, o qual tem um papel central na legitima­
ção e aceitação da tradição. E uma posição forte, uma vez que dificilmente 
se pode argumentar contra algo se não se possibilitar o intercâmbio de ideias 

43 
GADAMER, H. -G., O problema da consciência histórica, pp. 83-4. 

44 Idem, p. 84. 

A consciência histórico-efeitual de H.-G. Gadamer 109 

com aqueles relativamente aos quais nos posicionamos a favor ou contra. 
Em qualquer dos casos, é fundamental que apresentemos razões que susten­
tem racionalmente a posição assumida, seja ela qual for. As condições de 
diálogo entre a tradição e o presente, os respectivos preconceitos, as influên­
cias mútuas dos diversos horizontes, incluindo a condição privilegiada con­
cedida pela distância temporal, tudo isso é apresentado, definido e caracteri­
zado por Gadamer em ordem a conceder ao homem enquanto ser histórico e, 
muito particularmente, a todos aqueles que investigam a história, aquilo que 
o filósofo denomina: como consciência histórico-efeitual (Wirkungsges­
chichtliche Bewufltsein). Gadamer ressalva o facto dos efeitos da história 
actuarem em nós independentemente do nosso reconhecimento dessa mesma 
realidade. 

A situação particular em que cada um se encontra permite realizar uma 
analogia com o conceito mais amplo de história, nomeadamente, assim como 
ninguém pode colocar-se de fora da situação em que se insere e analisar essa 
mesma situação como se de um objecto se tratasse, também não podemos 
considerar a história como um objecto de investigação passível de uma aná­
lise completa e definitiva. Esta situação não é rígida, pois possibilita o mo­
vimento e o alargamento do horizonte daquele que se encontra situado, as­
sim como a história não se encontra fechada, mas sim aberta ao diálogo. O 
alerta do filósofo pretende consciencializar-nos para o perigo de mantermos 
velado aquilo que precisamente mais queremos e necessitamos conhecer e 
que, por falta de capacidade de diálogo, nos comprometemos a perder: a 
consciência da finitude e no saber-se situado, no sentido em que a crença e a 
procura de um conhecimento absoluto e objectivo ou absolutamente objecti­
vo é um erro, uma ingenuidade que nos custa uma compreensão mais mo­
desta mas certamente mais próxima da verdade histórica e nos impossibilita 
o alcançar de uma autêntica consciência histórico-efeitual. 

Summary: 

The recovery of the prejudice as well as of the authority and tradition 
that Gadamer accomplishes is made with the following goal: to point out the 
function of the dialogue, which has a main role in the legitimation and ac­
ceptance of the tradition. The philosopher introduces the dialogue conditions 
between tradition and the present time, all together with their prejudices and 
the mutual influences of the severa! horizons. Also, he includes the privileg­
ed condition granted by the distance of time. Gadamer wants to make possi­
ble to each and everyone to have what he calls Wirkungsgeschichtliches 
Bewufltsein, especially those who investigate history. We cannot consider 
history as an object that accepts submissively a complete investigation as 
well as a definitive analysis. Gadamer try to alert us for the danger that is 
inserted on the lack of our dialogue capability, which will maintain veiled 



108 Manuel Femandes Barroso 

1) a passagem do tempo (distância temporal) contribui para destruir al­
guns preconceitos ilegítimos (v.g. aqueles que estão demasiadamente próxi­
mos de nós e que, desse modo, não permitem o seu questionar). 

2) permite a entrada de novos e legítimos preconceitos. Isto é alcançado 
porque a passagem do tempo permite a consciencialização dos defeitos e das 
virtudes de determinadas interpretações, frutos do espírito da época em que 
são efectuadas. Temos o exemplo da recuperação e da apropriação da obra 
de Aristóteles no séc. XIII (S. Tomás de Aquino) e, contemporaneamente, a 
análise que se efectua da obra de Aristóteles, nomeadamente, a efectuada 
pela lógica. 

Concedamos a palavra ao autor: «Pois, contrariamente ao que muitas 
vezes imaginamos, o tempo não é um precipício que deveríamos transpor 
para reencontrar o passado; ele é, em realidade, o solo que suporta o devir e 
onde o presente tem raiz. ( ... ) Na realidade, trata-se antes de considerar a 
"distância temporal" como fundamento de uma possibilidade positiva e pro­
dutiva de compreensão. Ela não é uma distância a transpor, mas uma conti­
nuidade viva de elementos que se acumulam para se tornarem uma tradição, 
quer dizer, a luz na qual tudo o que, do nosso passado, carregamos connosco, 
tudo o que nos é transmitido, faz a sua aparição43.» E conclui: «Não é um 
exagero falar aqui de uma produtividade do processo histórico44 .» 

Ressalve-se a seguinte nota: que um preconceito tenha sobrevivido à 
passagem do tempo e da crítica, não significa que esse preconceito seja legí­
timo ou mais respeitável que outros. Quando muito, a sua sobrevivência 
indicará que a sua pretensão à verdade deve ser considerada de um modo 
sério. Gadamer não considera que a distância temporal (Zeitenabstand) seja 
um critério para legitimar preconceitos. O autor está ciente que preconceitos 
ilegítimos podem ser conservados na tradição (v.g. através da autoridade), 
assim como novos preconceitos ilegítimos (sobre a mesma coisa) podem ser 
criados. 

VII. Conclusão. 

As teses defendidas por Gadamer e o modo como são apresentadas (em 
constante diálogo com a tradição filosófica) são bastante convidativas e per­
suasivas. Não há pretensões de absolutismos, as teses possuem objectivos 
bem definidos e encontram-se bem fundamentadas. A recuperação do pre­
conceito, da autoridade e da tradição que Gadamer realiza é efectuada procu­
rando destacar a função do di~ogo, o qual tem um papel central na legitima­
ção e aceitação da tradição. E uma posição forte, uma vez que dificilmente 
se pode argumentar contra algo se não se possibilitar o intercâmbio de ideias 

43 
GADAMER, H. -G., O problema da consciência histórica, pp. 83-4. 

44 Idem, p. 84. 

A consciência histórico-efeitual de H.-G. Gadamer 109 

com aqueles relativamente aos quais nos posicionamos a favor ou contra. 
Em qualquer dos casos, é fundamental que apresentemos razões que susten­
tem racionalmente a posição assumida, seja ela qual for. As condições de 
diálogo entre a tradição e o presente, os respectivos preconceitos, as influên­
cias mútuas dos diversos horizontes, incluindo a condição privilegiada con­
cedida pela distância temporal, tudo isso é apresentado, definido e caracteri­
zado por Gadamer em ordem a conceder ao homem enquanto ser histórico e, 
muito particularmente, a todos aqueles que investigam a história, aquilo que 
o filósofo denomina: como consciência histórico-efeitual (Wirkungsges­
chichtliche Bewufltsein). Gadamer ressalva o facto dos efeitos da história 
actuarem em nós independentemente do nosso reconhecimento dessa mesma 
realidade. 

A situação particular em que cada um se encontra permite realizar uma 
analogia com o conceito mais amplo de história, nomeadamente, assim como 
ninguém pode colocar-se de fora da situação em que se insere e analisar essa 
mesma situação como se de um objecto se tratasse, também não podemos 
considerar a história como um objecto de investigação passível de uma aná­
lise completa e definitiva. Esta situação não é rígida, pois possibilita o mo­
vimento e o alargamento do horizonte daquele que se encontra situado, as­
sim como a história não se encontra fechada, mas sim aberta ao diálogo. O 
alerta do filósofo pretende consciencializar-nos para o perigo de mantermos 
velado aquilo que precisamente mais queremos e necessitamos conhecer e 
que, por falta de capacidade de diálogo, nos comprometemos a perder: a 
consciência da finitude e no saber-se situado, no sentido em que a crença e a 
procura de um conhecimento absoluto e objectivo ou absolutamente objecti­
vo é um erro, uma ingenuidade que nos custa uma compreensão mais mo­
desta mas certamente mais próxima da verdade histórica e nos impossibilita 
o alcançar de uma autêntica consciência histórico-efeitual. 

Summary: 

The recovery of the prejudice as well as of the authority and tradition 
that Gadamer accomplishes is made with the following goal: to point out the 
function of the dialogue, which has a main role in the legitimation and ac­
ceptance of the tradition. The philosopher introduces the dialogue conditions 
between tradition and the present time, all together with their prejudices and 
the mutual influences of the severa! horizons. Also, he includes the privileg­
ed condition granted by the distance of time. Gadamer wants to make possi­
ble to each and everyone to have what he calls Wirkungsgeschichtliches 
Bewufltsein, especially those who investigate history. We cannot consider 
history as an object that accepts submissively a complete investigation as 
well as a definitive analysis. Gadamer try to alert us for the danger that is 
inserted on the lack of our dialogue capability, which will maintain veiled 



110 Manuel Fernandes Barroso 

precisely the kind of knowledge that we most want and need to know. The 
faith and the search for an objective and absolute knowledge or an absolutely 
objective knowledge is a mistake and an ingenuousness. This systematic 
failure cost us the lack of a closer understanding of the historical truth and it 
disables us of reaching the authentic Wirkungsgeschichtliches Bewufltsein. 

À PROCURA DE UM NARRADOR. 

RICOEUR E A IDENTIDADE NARRATIVA 

José Manuel Heleno 

Que podemos dizer sobre o mundo e sobre nós próprios? Se conside­
rarmos que há um afastamento inevitável entre os signos e as coisas, que 
podemos fazer para atenuá-lo? É frequente dizer que a história se esforça por 
fazer um relato do passado enquanto a ficção assume, orgulhosamente, o seu 
cepticismo em relação ao que aconteceu, liberta da prisão da objectividade 
ao assumir a função retemperadora da imaginação. Deste modo, falar em 
tempo e narrativa é cmzar dois caminhos que se pretendem distintos: a histó­
ria dos historiadores e a ficção dos romancistas. Um e outro tratam do tempo 
de forma narrativa, embora o tempo e a narrativa que cada um deles articula 
se distinga nos seus propósitos epistemológicos e ontológicos. Todavia, a 
bifurcação dos caminhos não nos deve cegar para o lugar que começou por 
uni-los, ou seja, para a necessidade de descobrir uma identidade. De facto, o 
que une ambas as narrativas é o ensejo da identidade, o que nos permite 
compreender a compulsão para contarmos uma história: de nós próprios, da 
época, da nação ou qualquer outra. Dizer alguma coisa sobre o mundo ou 
sobre nós próprios é, portanto, dar uma identidade àquilo que, sem o trabalho 
conjunto do tempo e da narrativa, seria inominável ou inexistente. 

Se somos tempo, é premente interrogar como o narramos ao ajuizarmos 
corno dizemos o que somos ou julgamos ser. Podemos então dizer que temos 
urna identidade, entendendo por isso uma forma substancial que permanece 
no tempo e é, portanto, invariável. Mas podemos também considerar que 
essa permanência no tempo é problemática, procurando antes o que faz de 
cada um de nós um si mesmo no decurso da vida, algo que é próprio de cada 
um sem que o critério de permanência seja fundamental. Quando, em certos 
relatos autobiográficos, o sujeito se interroga «quem sou eu?» e responde 

Plzaillomenon, n.º 4, Lisboa, Edições Colibri, pp. 111-122. 


	A
	B

