A CONSCIENCIA HISTORICO-EFEITUAL
DE H.-G. GADAMER
Contribuicio para o esclarecimento do conceito de
“Wirkungsgeschichtliches Bewufitsein”

Manuel Fernandes Barroso

I. Introducio

O texto a seguir apresentado versard sobre vérias questSes ligadas 2
hermenéutica filos6fica, mas a sua principal tarefa é elucidar algo acerca do
conceito de consciéncia historico-efeitual (Wirkungsgeschichtliches Bewuft-
sein). Dito de outra maneira: este trabalho pretende ser um estudo acerca do

modo como o homem se torna consciente, como compreende o seu (e o dos
outros) passado € presente; ou, segundo uma outra formula como o homem
se compreende na histéria & qual pertence.

A influéncia exercida pelo preconceito (Vorurteil), autoridade (Autori-
tit) e tradicdo (Tradition) ao nivel da consc1enc1a que o intérprete possm
sobre a histéria é decisiva, uma vez que nfo é possivel uma consciéncia
absoluta sobre a histéria, isto €, nfo conseguimos alhear-nos da nossa condi-
¢do de sujeitos inseridos na histéria de modo a analisarmos a mesma como
se de um objecto, relativamente ao qual nos encontridssemos deslocados, se
tratasse. A compreensdo que importa promover assenta as suas bases no
didlogo, nomeadamente, entre o presente e o passado, didlogo esse que in-
clui, necessariamente, a tradi¢do. O intérprete deve envolver, na sua compre-
ensdo do horizonte presente, a tradicéo e o passado, num processo que Ga-
damer designa de fusdo de horizontes (Horizontverschmelzung). A compre-
ensdo hermenéutica da historicidade humana beneficia ampla e decisiva-
mente da distdncia temporal (Zeitenabstand) no sentido em que esta permite
separar 0s preconceitos verdadeiros dos falsos. O intérprete que esteja cons-
ciente da sua situagfio e condigfo de afectado pela histéria e observe no seu

Phainomenon, n.° 4, Lisboa, Edicdes Colibri, pp. 91-110.



92 Manuel Fernandes Barroso

exame hermenéutico a histdria os preceitos acima indicados poderd alcancar
uma genuina consciéncia histdrico-efeitual (Wirkungsgeschichtliches Be-
wufitsein).

II. Preconceito, Autoridade, Tradicdo (Vorurteil, Autoritit, Tradi-
tion).

A) Preconceito (Vorurteil).

Numa andlise etimolégica sucinta, realce-se a raiz latina do termo pre-
conceito (praejudicium). No Direito romano o praejudicium era algo ndo sé6
legitimo como também necessédrio. O ponto a reter € que o uso original do
termo estava impregnado de solenidade e legitimidade'. O preconceito §,
entdo, passivel de inclusfio (ele forma-a) na pré-estrutura da compreensio,
constituindo-se como algo a todo o momento revisitavel e revisivel. O pre-
conceito ndo determina o julgamento (conceito) final. O nosso julgamento é
algo que inclui, necessariamente, o préprio assunto. O preconceito tem de
revelar-se adequado a Sache selbst; caso contrério, é anulado.

A pesada carga negativa (feita tradi¢cfio) que recai sobre o preconceito é
uma heranca do Iluminismo. Mais: com Descartes, razdo e preconceito tor-
naram-se contraditérios. E ébvio que Descartes possufa (entre outros) o pre-
conceito do Eu; mas isso sabemo-lo nds, gracas a Zeitenabstand, como ve-
remos, ndo o sabiam os filésofos da época. Com o advento do Historicismo,
o preconceito tornou-se algo secundarizado e maximamente desacreditado.
Curiosamente, foi durante todo este perfodo de pretenso alheamento dos
preconceitos que eles estiveram mais actuantes e dominantes, determinando
(e ndo sé orientando ou delimitando) a accéio do pensamento e do julga-
mento humanos. A avers@o que o Iluminismo nutriu por todos os preconcei-
tos baseados na “autoridade” revelou-se em si mesma um preconceito ilegi-
timavel®. Razdo e autoridade passaram a ser antiteses. Os Roménticos inver-
teram a aversdo e, ao fazé-lo, cometeram o mesmo erro: a situacéo alterou-

«*Preconceito” ndo significa entdo, de modo algum, juizo falso. Estd, outrossim, contido
no seu conceito que pode ser valorizado positiva e negativamente. O apoio no praejudi-
cium latino é manifestamente eficaz pelo facto de, nessa palavra, poder haver lugar, junto
ao acento negativo, também um acento positivon. GADAMER, H. -G., Wahrheit und
Methode, Grundziige einer philosophischen Hermeneutik, JCB Mohr (Paul Siebeck),
Tiibingen, 1975 (4. Auflage), p. 255.

«*Vorurteile” heiBt also durchaus nicht: falsches Urteil, sondern in seinem Begriff liegt,
daB es positiv und negativ gewertet werden kann. Offenbar ist die Anlehnung an das latei--
nische praejudicium darin wirksam, so daB neben dem negativen auch ein positiver Akzent
auf dem Worte liegen kann».

«Esse preconceito fundamental do Iluminismo € o preconceito contra os preconceitos em
geral e, com isso, o enfraquecimento da transmissdo (tradi¢do).» Walrheit und Methode,
p. 255 «Dies grundlegende Vorurteil der Aufklirung ist das Vorurteil gegen die Vorurteile
iiberhaupt und damit die Entmachtung der Uberlieferung».




A consciéncia histéorico-efeitual de H.-G. Gadamer 93

-se, tornando-se a tradi¢do mais importante que a Razdo. Quanto aos filéso-
fos do Historicismo, julgando n#o possuir preconceitos, também nunca
questionaram os muitos que mantinham.

Filosoficamente, um preconceito € algo prévio, anterior ao conceito.
Todos 0s conceitos, juizos ou julgamentos sfo logicamente condicionados
(orientados e delimitados) por preconceitos e o facto de n#o se estar conscio
disso mesmo apenas aumenta a influéncia dos mesmos no nosso pensamento
e acgdo’. Como, entio, se processard o modus operandi dos Vorurteile?

A eleicdio ou a rejeicfio de novos ou antigos preconceitos é feita a partir
da concérdia, harmonia ou compatibilidade de todos os outros preconceitos
actuantes, relativamente & opgdo a tomar. E necessdrio muito tempo e altera-
coes graduais para remodelar o pensamento de um ser preenchido de precon-
ceitos, como € o caso do homem. S6 quando os novos preconceitos comeca-
rem a actuar € que outros novos que antes ndo eram aceites pelos antigos
(alguns ainda em actividade, outros j4 eliminados) podem ser aceites e actua-
rem. Estes, por sua vez, possibilitardo a aprovaciio e a eliminacfio de mais
alguns.

Em qualquer acto particular de compreens@o, o intérprete € guiado pelos
seus preconceitos conscientes e inconscientes. Esses preconceitos sdo herda-
dos do passado. Uma vez que esses preconceitos delimitam & partida o que o
cognoscente perspectiva, requer-se uma investigacdo reflexiva no que con-
cerne a origem, histdria e legitimidade desses preconceitos, para que haja
lugar a uma compreensdo correcta. Essa investigag@o reflexiva ndo pode
seleccionar preconceitos a estudar sob pena de cometer um erro de principio
que comprometeria definitivamente todo o trabalho e esfor¢co genealdgico.
Nio hé padrdes que diferenciem e hierarquizem os preconceitos. E necessé-
rio efectuar uma genealogia o mais isenta de preconceitos quanto possivel
208 NOSSOS Proprios preconceitos.

B) Autoridade (Autoritir).

Quanto & autoridade, a tese defendida por Gadamer é que a mesma é
uma fonte possivel para legitimar preconceitos. Seguir o julgamento de uma
autoridade nfo € necessariamente irracional. Isto nfo € o mesmo que afirmar
que a autoridade da tradi¢@o € o critério para legitimar preconceitos: &, so-
mente, uma fonte possivel (entre outras) para os legitimar. A autoridade néo
pode ser vitima de preconceitos ilegitimos, e Gadamer néo reconhece legiti-
midade aos preconceitos negativos e/ou pejorativos referentes a autoridade.
O filésofo ndo afirma que um preconceito se encontra legitimado simples-
mente pela autoridade da tradicfio. Esse poderd ser o processo pelo qual che-

? «A pretensio 2 plena auséncia de preconceitos & uma ingenuidade». Semantik und Herme-
neutik, Gesammelte Werke, Bd. 2, p. 183 «Der Anspruch auf vollige Vorurteilslosigkeit ist
eine Naivitit».



94 Manuel Fernandes Barroso

gamos de facto a ter preconceitos, mas ndo é a legitimacdo desses precon-
ceitos. O processo ndo se legitima a ele mesmo, assim como o que deve ser
justificado ndo pode servir de justificacdo®. Gadamer pretende libertar a au-
toridade da tradi¢do da sua conotacfio negativa e demonstrar que a autori-
dade da tradicdo € uma fonte possivel, ainda que nfo necesséria, de precon-
ceitos legitimos. Seguindo este modus operandi, Gadamer examina a tradi-
cdo mais de perto, bem como a sua influéncia na compreensio, de modo a
descobrir os meios pelos quais os preconceitos podero ser legitimados’.

O ponto de apoio de Gadamer no que concerne a recuperacdo da possi-
vel legitimidade da autoridade da tradicfo é bastante forte e razodvel. Veja-
mos um exemplo paradigmadtico: ainda que um preconceito herdado da auto-
ridade da tradicfio se revelasse verdadeiro em oposi¢do ao julgamento pré-
prio de um individuo, o Iluminismo n#o reconheceria a legitimidade desse
preconceito, devido a sua posicdo de principio (emancipacio da razio do
individuo contra a aceitacdo do julgamento alheio). O Iluminismo reduziu o
conceito de autoridade a uma pobre obediéncia cega, confundindo autorida-
de e autoritarismo, e sedimentando um preconceito ilegitimo®. A autoridade
ndo € a submissdo da razdo, mas sim o reconhecimento, livre e racional, de
que o outro sabe mais que eu prdprio sobre algo determinado’. N#o se pre-
tende conhecer do mesmo modo que o outro conhece, mas sim que haja lu-
gar a um didlogo, cujo contetido transmitido serd reconhecido como verda-
deiro. Para que tal aconteca, € necessario que o outro dialogue com base na
coeréncia e na racionalidade. Nas palavras de Gadamer: «Deste modo, o
reconhecimento da autoridade encontra-se sempre ligado 2 ideia de que o

* Tal como o circulo vicioso presente na relagiio existente entre a Biblia e Deus. Qual dos
pélos justifica o outro?

3 «J4 assinaldmos que ao entregar-se 2 tradi¢do o individuo se eleva ao Espirito objectivo»

GADAMER, H.-G., O problema da consciéncia histérica, trad. port. Anselmo Freitas &
Lufsa Ferreira, estratégias criativas, V.N. Gaia, 1988, p. 39. E ainda «Tomar recuo, “liber-
tar-se” da tradig¢fio, néio pode ser essa a nossa preocupago primeira nos nossos comporta-
mentos face ao passado do qual nds, seres histdricos, participamos constantemente. Pelo
contrério, a atitude auténtica é a que visa uma ,cultura® da tradi¢io no sentido literal da
palavra, um desenvelvimento e uma continuagio do que reconhecemos como sendo o lago
concreto que nos liga a todos». Idem, p. 52. '

o

«A verdadeira autoridade nfio necessita de se comportar autoritariamente». Wahrheit und
Methode, p. 264, nota pé-de-pdgina. «Wahre Autoritiit braucht nicht autoritidr aufzutreten».

«A autoridade das pessoas n#o tem o seu dltimo fundamento num acto de submissio e de
abdicagfo da raz#io, mas sim num acto de reconhecimento e de conhecimento; nomeada-
mente, 0 conhecimento de que o outro se situa acima de mim em julgamento e visgo e que,
por isso, o seu juizo precede, quer dizer, tem primazia sobre o meu préprio juizo». GA-
DAMER, Wahrheit und Methode, pp. 263-4 «Die Autoritiit von Personen hat aber ihren
letzten Grund nicht in einem Akte der Unterwerfung und der Abdikation der Vernunft,
sondern in einem Akt der Anerkennung und der Erkenntnis — der Erkenntnis nidmlich, daB
der andere einem an Urteil und Einsicht iiberlegen ist und daB daher sein Urteil vorgeht,
d.h. vor dem eigenen Urteil den Vorrang hat».




A consciéncia histérico-efeitual de H.-G. Gadamer 95

que a autoridade afirma nfo é uma arbitrariedade irracional, mas sim algo
que, em principio, pode ser examinado®».

A critica 2 autoridade efectuada pelo Iluminismo peca por superficial e
epidérmica. Na andlise critica devemos investigar o substrato onde tudo o
resto assenta. No caso, esse substrato serd, obviamente, o preconceito. Logo,
a discussao sobre a autoridade deve ser precedida e fundada numa sélida
andlise dos preconceitos.

C) Tradicao (Tradition).

Numa breve passagem pelo Romantismo, podemos verificar que 2 auto-
ridade das personalidades cldssicas e indiscutiveis até ao advento do Ilumi-
nismo e arrogéncia da razdo individual, sucedeu a autoridade da tradico.
Esta autoridade surgiu “vacinada™ contra qualquer hipétese de critica por
parte da razdo. De facto, para a escola roméntica, a tradi¢fo era algo separa-
do da Raz#o e possuia a sua prépria legitimidade estando, por isso, protegida
das suas criticas. A autoridade da tradicfio era, entfio, bem mais poderosa que
a autoridade de pessoas (ou personalidades). Esta situacfio histérica niio se
encontra isenta da critica de Gadamer: «Na verdade, a tradigfio é sempre um
momento da liberdade e da prépria histéria. (...) Tanto a critica iluminista 2
tradi¢do como a sua reabilitacio roméntica permanecem muito afastadas do
seu verdadeiro ser histérico®».

A diferenca fulcral e determinante no que concerne  forca e influéncia
no pensamento e na acgdo das duas autoridades (autoridade das pessoas e
autoridade da tradi¢fio), € que a autoridade da tradicdo reside num nivel pré-
vio nem sempre apreendido pela consciéncia. Deste modo, a influéncia exer-
cida pela autoridade da tradi¢do ¢ muito mais sub-repticia e determinante.
Segundo Gadamer, a tradi¢fo é condi¢fio necessdria & compreensdo histérica.
Apesar de reconhecer que «os preconceitos que reinam sobre nés nos impe-
dem, muitas vezes, o verdadeiro reconhecimento do passado histérico'», o
filésofo real¢a que sem «uma prévia “compreensio de si” [concedida pela
tradi¢o], que € neste sentido, preconceito, e da disposicdo para a critica de
si mesmo, igualmente fundada na compreensdo de si que é a nossa, a com-
preens@o histérica ndo seria possivel e nio teria sentido'’».

¥ «So ist die Anerkennung von Autoritit immer mit dem Gedanken verbunden, daB das, was
die Autoritiit sagt, nicht unverniinftige Willkiir ist, sondern im Prinzip eingesehen werden
kann.» Wahrheit und Methode, p. 264.

® «In Wahrheit ist Tradition stets ein Moment der Freiheit und der Geschichte selber. (...)
Sowohl die aufkldrerische Kritik an der Tradition als auch ihre romantische Rehabilitie-
rung bleiben darum hinter ihrem wahren geschichtlichen Sein zuriicks. Wahrheit und
Methode, pp. 265-266.

' GADAMER, O problema da consciéncia histérica, p. 12.
" Idem, p. 12,



96 Manuel Fernandes Barroso

Como se constata, a posi¢io defendida por Gadamer consiste em afir-
mar que € através da tradicdo que a consciéncia se auto-interpreta critica-
mente®.

A tradicdo € igualmente fundamental na interpelacdo que faz a cons-
ciéncia. No processo de desvelamento dos preconceitos, isto €, na conscien-
cializacdio do outrora néo consciente, é necessério que 0s preconceitos sejam
provocados. Esta interpelacdio & nossa individualidade (com todos os seus
preconceitos e consciéncia) é o que permite o confronto dos nossos precon-
ceitos com a fradi¢c@o que os originou. Este confronto e interpelagfio possibi-
litada e provocada pela tradicio € indispensdvel a compreensio € & conscien-
cializacdo. Como escreve Gadamer: «(...) toda a compreensdo comeca pelo
facto de que qualquer coisa nos interpela®». :

A tradi¢@o é composta por um conjunto de preconceitos que, nfo raras
vezes, origina e funda o que se pode designar por espirito do tempo ou espi-
rito de uma determinada época. A relacfio do homem com o exterior e com o
seu préprio pensamento reflexivo e consciéncia sdo delimitados pelos pre-
conceitos veiculados pela tradicdo'. Os preconceitos que compdem a tradi-
cdo sdo respostas a questdes que, tendo sido a um tempo mais ou menos
eficazmente respondidas, ocultaram-se remanescendo somente a resposta. O
cardcter utilitdrio dos preconceitos € um éptimo motivo para agradecermos &
natureza o possibilitar a um organismo complexo como 0 nosso o uso de
algo tdo simples e prético (e, na verdade, indispensdvel). De facto, sem re-
flectir na pergunta que se imp8e no momento (0 que demoraria alguns ins-
tantes, talvez fulcrais) temos acesso a uma resposta possivel que ji deu pro-
vas do seu caricter funcional. Este € o caso de um preconceito legitimo, isto
€, se funcionar adequadamente a circunsténcia do individuo que o adopta e o
prolonga na tradi¢do, ao actualizd-lo. Um dos problemas fundamentais le-
vantados pelo esquecimento das questdes relativamente as quais os precon-
ceitos s@o respostas'® reside na possibilidade das respostas (os preconceitos)
deixarem de ser adequadas, isto €, as questdes que as originaram n#o mais se
verificarem e, contudo, essas respostas (preconceitos) permanecerem. Tal
situacfio origina paradoxos e fortes obstidculos a correcta e verdadeira com-
preensdo do mundo por parte do homem. Importa, entfio, recolocar as ques-
tdes as respostas. Todo o questionar sé pode ser efectuado por quem se mo-

«E somente pela mediagfio dos outros que podemos chegar a um verdadeiro conhecimento
de nés mesmos». Idem, p. 12.

3 Jdem, p. 85.
«Por isso, os preconceitos do individuo sdo, muito mais do que os seus conceitos, a reali-

dade histérica do seu ser». Wahrheit und Methode, p. 281 «Darum sind die Vorurteile des
einzelnen weit mehr als seine Urteile die geschichtliche Wirklichkeit seines Seins».

«Poderemos dizer que a tradicio transmite as respostas desenrafzadas das questdes». PAI-
SANA, Jodo, Histdria da Filosofia e Tradicdo Filosdfica, Colibri, Lisboa, 1993, p. 15.




A consciéncia histérico-efeitual de H.-G. Gadamer 97

vimenta dentro da tradi¢do". Uma condigfio necessdria & compreensdo é a
partilha de alguns pontos-chave comuns, de modo a possibilitar o dialogo.
Para Gadamer, «A hermenéutica tem de supor que quem quer compreender
estd vinculado com a coisa em questfio que se expressa na transmiss?o, e que
tem ou alcanga uma determinada conex&o com a tradigfo a partir da qual fala
a transmissdo'’». H4 aqui a exigéncia e a existéncia de partilha de um con-
junto de preconceitos trans-subjectivos’®, os quais se constituem como con-
di¢Oes necessdrias ao didlogo e & compreenséo com o outro.

Apesar dos muitos problemas inerentes ao estudo e anélise dos precon-
ceitos e da tradigdo, a verdade é que nZo temos alternativa: se nos queremos
compreender, temos de analisar a histéria em que nos inserimos e que nos
cultiva®.

A nossa relagdo com o passado, o qual é composto também (mas nio
s6) pela tradigfio, ultrapassa a dimensdo esclarecida e histérica, tornada ex-
plicita e consciencializada. O modus vivendi é mais determinado pela tradi-
¢do, que ndo estd de todo explicita. Gadamer indica-nos que a tradigiio é
somente porque € actualizada, isto &, hd tradi¢fio porque alguém a escolhe, a
acolhe e mantém.

O filésofo diz-nos também que € preferivel um conceito novo 3 aceita-
¢do de um antigo, porquanto o primeiro exige um maior esforco de cons-
ciencializagfio e o segundo, por vezes, ndo vé a sua aceitacdio acompanhada
da devida compreensdo. Uma tradigdo bem analisada por quem lhe d4 vida,
mantém apenas os preconceitos que se adequam a situacGes presentes. Esta-
mos plenamente de acordo com Gadamer, quando ele nos indica que a tnica
perspectiva que nos pode interessar sobre a histéria € uma perspectiva vita-
lista, no sentido em que contextualiza adequadamente o mundo hodierno.

«No comego de toda a hermenéutica histérica tem de estar, por conseguinte, a resolugdo
da oposigdo abstracta entre tradi¢do e histdria, entre histéria e conhecimento dela més-
ma». Wahrheit und Methode, p. 26T «Am Anfang aller historischen Hermeneutik muB
daher die Auflosung des abstrakten Gegensatzes zwischen Tradition und Historie, zwis-
chen Geschichte und Wissen von ihr stehen».

«Die Hermeneutik muf davon ausgehen, daB wer verstehen will, mit der Sache, die mit der
Uberlieferung zur Sprache kommt, verbunden ist und an die Tradition AnschluB hat ader
AnschluB gewinnt, aus der die Uberlieferung spricht». Wahrheit und Methode, p. 279.

Este apontamento devo-o ao artigo intitulado “Histdria da Filosofia e Tradi¢do no pensa-
mento hermenéutico de H. -G. Gadamer”, Jo#o Paisana, Argumento, Vol. I, n° 1, Edigoes
Cosmos, Lisboa, 1991.

«Na verdade, ndo € a histéria que nos pertence, mas sim nés que lhe pertencemos. Muito
antes de nos compreendermos a nds préprios pela reflexdo, compreendemo-nos de modo
auto-compreensivo na familia, na sociedade e no estado, nos quais vivemos.» Wahrheit
und Methode, p. 281, «In Wahrheit gehort die Geschichte nicht uns, sondern wir gehoren
ihr. Lange bevor wir uns in der Riickbesinnung selber verstehen, verstehen wir uns auf
selbstverstandliche Weise in Familie, Gesellschaft und Staat, in denen wir lebens.



98 Manuel Fernandes Barroso

E preocupacio do autor o completo esclarecimento da sua posi¢do rela-
tivamente a tradicdo. A recuperacdo que pretende efectuar da mesma nfo
deve dar lugar a mal-entendidos: «E cometer um grave contra-senso supor
que a insisténcia sobre este factor essencial que € a tradi¢do (presente em
toda a compreensio) implica uma aceitacfo acritica da tradi¢éo, ou um con-
servadorismo social e politico®».

Esclarecamos que, da nossa parte, da critica realizada a Gadamer esta-
rdo ausentes motivos sociais e/ou politicos, cingindo-nos aos aspectos filos6-
ficos.

Por conseguinte, se na perspectiva gadameriana a tradi¢cdo € composta
por preconceitos (possibilitando e fomentando ela o confronto e a interpela-
cdo provocatérias) e pela possibilidade de recuperar as questdes ocultas por
debaixo das respostas esquecidas de que o sfo (isto €, os preconceitos), entdo
podemos afirmar que a tradi¢fio € condi¢fo necesséria a interpelagio (porque
ela é o objecto e a condicio da prépria interpretacdo) e condi¢do simulta-
neamente necessaria e suficiente (este € o ponto a criticar) da interrogacéo e
da interpretacdo histéricas. A posicio de Gadamer apela a conceder de um
modo gratuito o beneficio da divida (ou até um pouco mais do que isso) aos
preconceitos veiculados e a estudar pela tradic@o, pelo menos até que uma
andlise mais profunda revele se sdo ou n#o legitimos. Ora, tal posicdo de
base induz ou pode induzir em erros aprioristicos. Entregar a tarefa de ques-
tionar a tradi¢fio a prépria tradi¢do € considerar que o texto questiona sempre
o intérprete*. Ndo nos parece que essa seja a melhor descricdo do que de
facto se passa quando analisamos um texto ou um preconceito. As questdes
sdo, sempre, colocadas pelo intérprete”. Como refere Jodo Paisana: «Assim,
ndo deveremos dizer, como Gadamer, que um texto coloca sempre uma
questdo ao intérprete; ao inverso, € apenas se o intérprete questionar que a
exegese pode ser efectuada. O texto ndo pode colocar questdes, somente o
leitor-intérprete as pode formular».

Com efeito, a distingdo que Heidegger efectua entre a Auslegung (inter-
pretacdo) e a Interpretation (exegese) revela o que Gadamer optou por nédo
explorar. Gadamer fica, deste modo, a meio de algo que tem de ser percorri-
do na totalidade. De facto, a exegese é um passo mais; exige a interpretacéo
e completa a consciencializacdo. Ao situar-se somente na interpretacéo, Ga-
damer limita-se ao que Heidegger designou de nivel 6ntico-existencial e ndo
explora o nivel ontoldgico-existenciario.

Podemos adiantar que a consciéncia histérica exige ndo a aceitagfio
mais ou menos submissa da tradi¢@o, mas outrossim a sua 1) destruicéo e 2)

® GADAMER, O problema da consciéncia histdrica, p. 14.

M Como j4 referimos: «{...) toda a compreensdo comega pelo facto de que qualquer coisa nos
interpela». Idem, p. 85.

2 PAISANA, Jodo, Histdria da F ilosofia e Tradi¢do Filosdfica, p. 19.




A consciéncia histérico-efeitual de H.-G. Gadamer 99

reconstru¢do — de modo a haver uma consciencializagio completa do que
outrora subjazia velado.

No entanto, e para terminar esta andlise aos temas preconceito/autorida-
de/tradiggo, concedamos novamente a palavra e a defesa a Gadamer: «A
tradicdo néo € nenhum passaporte, em todo o caso, ndo nas situagées em que
a reflexdo exija uma identificagio®».

Ora, isto € 0 mesmo que dizer que a autoridade da tradigio tem validade
somente onde a reflexfo ndo a pode questionar. E haver4 limites & reflexio?
Precisamente, para Gadamer, hd. Analisaremos sucintamente os limites da
reflex@o, mas adiantemos desde j4 que o facto de algo ter limites no implica
conceder crédito a algo outro, somente porque este dltimo ultrapassa os
limites do primeiro. Ou seja, ainda que o ambito abrangido pela tradiggio
englobe e ndo seja englobado pela consciéncia reflexiva, daf nio se segue
que a autoridade da tradicfio, a qual ultrapassa a reflexfio, possa receber a
mesma legitimidade que € reconhecida 2 autoridade da consciéncia reflexiva,
isto €, aquilo que nés compreendemos. No entanto, a posiciio de Gadamer é
coerente e produtiva, permitindo avancar na compreensdo da tradicio nos
casos onde a reflexdo conhece os seus limites. Onde a reflexdo néio actua,
imp0e-se a tradigio.

Concluindo:

1) Preconceitos podem ser positivos ou negativos.

2) A oposig@o raz#o versus autoridade veiculada pelo Iluminismo é in-
correcta.

3) A tradig@o nfio € oposta 4 razdo e pode ser uma fonte de preconceitos
legitimos.

II. O Limite da Filosofia da Reflexdo (Die Grenze der Reflexionsphilo-
sophie).

Gadamer discorda da tese que afirma que a consciéncia reflexiva, ao ser
auto-reflexiva, supera a barreira histérica da consciéncia, isto é, os nossos
preconceitos. Neste ponto, o adversério eleito por Gadamer é Hegel, pois
que, devido & completude da sua andlise, representa o ponto méximo da re-
flexdo sobre este tema. Ao efectuar a critica a Hegel, Gadamer entende que
estard, simultaneamente, a efectuar a critica a todos os outros filésofos e
respectivas andlises.

O problema €, entdo, o seguinte: ao reclamar que toda a consciéncia
possui a capacidade de se tornar cdnscia de si mesma enquanto consciéncia
de algo e que, igualmente, se posiciona acima do algo relativamente ao qual

® «Tradition ist kein Ausweis, Jedenfalls nicht dort, wo Reflexion einen Ausweis verlangt»,
GADAMER, Rhetorik, Hermeneutik und IdeologieKritik, Kleine Schriften, p- 124.



100 Manuel Fernandes Barroso

estd consciente, assemelha-se-nos que, no caso da consciéncia reflexiva, nos
encontramos acirha da nossa prépria historicidade. Se considerarmos que a
consciéncia reflexiva possui a capacidade de analisar a pré-estrutura da
compreensdo, isto é, os preconceitos, entdo a consciéncia reflexiva teria 4
capacidade de descobrir e reflectir sobre o seu modus operandi de uma
forma a-histérica, isenta de preconceitos (idealismo) e, deste modo, perse-
guir e alcancar a verdade a-histérica ou supra-historica. Se fosse o caso desta
possibilidade ser efectiva, entdo, concede Gadamer, a filosofia de Hegel
seria a indicada.

Ora, precisamente, para Gadamer, este nao é, manifestamente, o caso.
Importa “pensar uma realidade capaz de por limites a omnipoténcia da refle-
xd0”. A consciéncia reflexiva nfo supera os preconceitos (que lhe servem de
base). Para pensar uma realidade “capaz de por limites a omnipoténcia da
reflexdo”, Gadamer vai analisar a estrutura central da consciéncia reflexiva,
nomeadamente daquela consciéncia que tem pretensdes 2 ommipoténcia. Na
anélise que efectua 2 filosofia de Hegel, Gadamer salienta que a consciéncia
reflexiva tem a estrutura da experiéncia: «E precisamente isto 0 que temos
de reter para a analise da consciéncia hist6rico-efeitual: ela tem a estrutura
da experiéncia»® Um dos motivos pelo qual se torna necessdrio efectuar
uma andlise genealdgica ao conceito de experiéncia € que a teoria da expe-
riéncia contemporinea nio reflecte o significado e a abrangéncia total da
experiéncia, pois estd demasiadamente ligada as ciéncias experimentais,
«(...) e ndo observando, por isso, a historicidade interna da experiéncia®».

O método cientifico que consiste em objectivar a experiéncia procura
remover o elemento histérico da experiéncia. Isto é conseguido pela exigén-
cia metodolégica que requer a repetibilidade da experiéncia. Observe-se,
contudo, que Gadamer nfio contesta que a repetibilidade seja uma parte im-
portante da experiéncia, j4 que também ele concorda que as conclusdes al-
cancadas numa experiéncia sdo consideradas correctas se € somente se con-
firmadas por mais experiéncias (repeti¢des). Apesar de considerar a inducdo
um aspecto correcto da experiéncia, Gadamer entende que tal aspecto ndo é
o tinico a ter em conta. O filésofo procura o elemento histérico.

A questdo sobre o todo pode ser posta somente apds a unidade da expe-
riéncia ser construida pela retengio de diversas experiéncias particulares
similares. O ponto a reter da exposi¢do de Gadamer € que a experiéncia é
actual na situagdo particular e ndo pode ser deduzida de um universal. Logo,
o ponto essencial a reter do conceito de experiéncia € a sua abertura para

«Genau das ist es, was wir fiir die Analyse des wirkungsgeschichtlichen BewuBitseins
festhalten miissen: es hat die Struktur der Erfahrung» Wahrheit und Methode, p. 329.

«(...) und deshalb die innere Geschichtlichkeit der Erfahrung nicht beachtet». Wahrheit
und Methode, p. 329.




A consciéncia histérico-efeitual de H.-G. Gadamer 101

novas e diferentes experiéncias. O acontecer da experiéncia € um processo
do qual ninguém € dono e o qual ninguém controla.
Quanto a experiéncia propriamente dita, tem dois aspectos importantes,
a saber:
1) uma experiéncia que concorda e, entfio, suporta a nossa experiéncia
prévia.
2) uma experiéncia que discorda e fragiliza a nossa experiéncia ante-
rior.

O segundo aspecto, o negativo, € o mais produtivo, ja que através dele
aprendemos que estdvamos enganados. A experiéncia negativa permite-nos a
consciéncia dos préprios limites, 0 que representa um contetido cognitivo
aprecidvel. Ao adjectivarmos a experiéncia como “negativa”, ndo podemos
deixar-nos iludir por uma valorizacfo excessiva do termo “negativo”, pois
isso provocard a ocultacdo do que a mesma possui de mais interessante e
produtivo.

Uma experi€ncia negativa particular e produtiva que revele que estéva-
mos enganados pode ocorrer apenas uma vez. Uma vez ocorrida, outras ex-
periéncias do primeiro sentido (1) podem suportar a experiéncia negativa do
segundo sentido (2), mas elas ndo serdio as mesmas experiéncias no mesmo
sentido. Na experiéncia negativa, descobrimos a incorrec¢do dos nossos
anteriormente sustentados preconceitos, e adoptamos um novo (dado pela
experiéncia negativa) o qual cria um novo horizonte para o cognoscente-
-intérprete. Tanto quanto o encontro com um texto expde um preconceito
legitimo no horizonte projectado do texto e, entfio, corrige um preconceito
ilegitimo do intérprete, uma fuso de horizontes € produzida por uma produ-
tiva experiéncia negativa.

O exame da experiéncia da consciéncia pelo filésofo produz um outro
resultado que n#o o do pretenso conhecimento absoluto hegeliano. A expe-
riéncia ndo termina numa “ciéncia” absoluta encerrada sobre si mesma mas,
outrossim, numa fundamental abertura para a experiéncia futura. A pessoa
experimentada ndo € aquela que estd dogmaticamente convencida daquilo
que sabe, mas antes procura a possibilidade de experiéncias novas que pos-
sam ensind-lo que ele estava enganado.

Uma vez que a experiéncia € anterior 2 consciéncia reflexiva, a verdade
da experiéncia é, por conseguinte, anterior a verdade da consciéncia reflexi-
va. Entflo, a verdade da experiéncia ndo pode ser vista como mero contetido
da consciéncia reflexiva. E condicio necessdria para a possibilidade da cons-
ciéncia reflexiva e, logo, ndo pode ser refutada pela dialéctica da consciéncia
reflexiva.

O resultado da dialéctica para o filésofo néo €, como Hegel pensou, a
autoconsciéncia absoluta e a descoberta da identidade final do sujeito e do
objecto. O argumento de Gadamer é que, tanto quanto a experiéncia da




102 _ Manuel Fernandes Barroso

consciéncia ndo € previsivel (imagem aristotélica) e primariamente negativa
(dialéctica hegeliana), apesar de se poder dizer que a consciéncia retorna a si
mesma (reflexividade), o resultado que o filésofo pode alcangar a partir do
movimento dialéctico da consciéncia é apenas que a consciéncia reflexiva
pode ainda ter uma experiéncia nova a enfrentar a qual derrubari o previa-
mente adquirido conhecimento de si mesmo. Logo, a experiéncia da cons-
ciéncia reflexiva ndo conduz a uma absoluta e completa auto-compreens3o.
Gadamer argumenta que a verdade da experiéncia ndo é o que Hegel pensou
ser, mas € antes a finitude e historicidade da consciéncia. O experimentado
(Erfahrene), ou aquele que é experiente (expertus), estd consciente da sua
finitude e do cardcter aberto das experiéncias futuras.

IV. A consciéncia histérico-efeitual (Wirkungsgeschichtliches Bewuft-
sein)

Antes de prosseguirmos na anilise filoséfica, detenhamo-nos numa
questdo prévia de ordem técnica, nomeadamente, a traduczio dos termos Wir-
kungsgeschichtliches Bewufitsein da lingua alemi para a lingua portuguesa.
Wirkungsgeschichtliches é uma palavra composta, decomponivel em dois
termos: Wirkung e Geschichte. O primeiro significa “efeito” e o segundo
“historia” (“geschichtlich” significa “histérico”). O termo “Geschichte” pos-
sui um sindénimo em alem&o, a saber, “Historie”. Gadamer optou por usar o
termo Geschichte por razbes bem definidas e que importa conhecer. “Histo-
rie” tem a sua origem, tal como o termo portugués “histéria”, no grego anti-
go ioTopla, o qual pretendia significar algo objectivivel, passivel de isola-
mento na corrente dos acontecimentos e esgotdvel no seu contetido através
do estudo™. Ora, € precisamente este conceito de histéria que Gadamer pre-
tende esvaziar de sentido, e € esta heranca grega que a lingua alemi mantém
com o termo “Historie”, o qual foi radicalizado pelo historicismo (Historis-
mus) em consequéncia da sua pretensdo i objectividade histérica absoluta.
Este legado grego, contrariamente a outros, revelou-se um lastro que muitos
historiadores ainda hoje sentem dificuldade em abandonar. A lingua alema é
prodiga em criar termos. filos6ficos para conceitos originais, pelo que o
termo “Geschichte” € utilizado como demarcacfio de “Historie™. Gadamer
marca a diferenga ao optar pela Geschichte e ao confrontar a sua op¢io com
a Historie. Comprovando a tese que afirma a superioridade do todo relati-

% PLATAO, Cratilo, 437b; ARISTOTELES, Poética, 1451a-1451b.

TR possivel que Geschichte tenha a sua origem nos termos Geschick e Schicksal, os quais
significam destino, sorte, sina. Isto explicaria algum do seu carcter aberto e indefinido. A
Historie pode tentar (erroneamente) isolar um facto histérico, privando-o das suas causas e
efeitos, tornando-o, deste forma, mero objecto; contrariamente, a Geschick ndo possui es-
sas pretensGes relativamente ao seu estudo, pois o destino ¢ algo que nio se deixa objecti-
var, sendo antes algo pelo qual o individuo se sente afectado.




A consciéncia histérico-efeitual de H.-G. Gadamer 103

vamente a soma das partes componentes, a juncéo de Wirkung com Geschi-
chte e o seu resultado Wirkungsgeschichte significa algo mais que a mera
soma das suas partes (histéria do efeito), uma vez que o termo composto
pretende significar ndo somente um relato histérico do efeito mas sim um
determinado modo de investigar a hist6éria, nomeadamente, um modo que
privilegia o ser-se afectado pela histéria, isto €, o termo Wirkungsgeschichte
significa, para Gadamer, hist6ria efeitual (também nés, herdeiros da lingua
grega e latina — efeito [effectu], necessitamos aqui de alguma flexibilidade na
criacdo de um termo novo — efeitual). A lingua portuguesa permite, ainda,
manter a ligagdo prenhe de sentido entre o termo “hist6rico” (geschichilich)
e o termo “efeitual” (o qual, separado, significa “efeito” — Wirkung). O resul-
tado da traducfio serd “consciéncia histérico-efeitnal” (Wirkungsgeschicht-
liches Bewufitsein). O filosofo revela, deste modo, a distin¢@o que pretende
efectuar: a consciéncia histérica (historisches Bewufitsein) significa algo
muito diferente de consciéncia histérico-efeitual (Wirkungsgeschichtliches
Bewupltsein). Assim, encontra-se desvelada a diferenca radical existente en-
tre a compreensdo historicista (a qual trata a histéria como objecto e a tradi-
¢do como campo de investigacfio) e a compreensdo hermenéutica da histori-
cidade humana (que considera que somos individuos na histéria e reconhece
a tradicdo o papel de parceiro privilegiado de didlogo).

A necessidade de investigar a histéria é-nos imposta em maior ou me-
nor grau pelo principio da histdria efeitual. Gadamer diz-nos que «compre-
ender é operar uma mediagfo entre o presente e o passado, € desenvolver em
si mesmo toda a série ligada das perspectivas nas quais o passado se apre-
senta e se dirige a nés®».

Efectuando uma anélise genealdgica, podemos afirmar que a conscién-
cia de cada um € resultado de um processo histérico, j& que € essencialmente
constituida pelos preconceitos herdados. Uma vez que nunca podemos tor-
nar-nos conscientes de todos esses preconceitos herdados, ndo € possivel
uma autoconsciéncia reflexiva completa; entfo, o objecto que surge na com-
preensdo € j& determinado na sua aparicdo pelos preconceitos herdados. N&o
¢ uma entidade independente, mas um nexo relacional complexo envolvendo
a realidade da compreensdo histdrica, isto é, os preconceitos herdados, e a
realidade da histéria.

Toda a compreensdo implica uma dimens#o histérica. Esta é uma tese
central na filosofia hermenéutica. A efectividade da histéria é activa em toda
a compreensdo. Se ndo reconhecermos este efeito do passado e julgarmos
que, deste modo, temos um ponto de vantagem histérica incélume e imune,
entdo ndo poderemos questionar os nossos preconceitos”. Aceitaremos

® GADAMER, O problema da consciéncia histdrica, p. 12 (o itdlico € nosso).

2 . . ~ . Py Py ’ . - Py . ~ 2 .
# «A investigagdo histérica moderna &, ela prépria, niio s6 investigagio, mas também media-

¢do da transmissdo (tradic@o)». Wahrheit und Methode, p. 268 «Di_@ moderne historische
Forschung ist selber nicht nur Forschung, sondern Vermittlung von Uberlieferung».



104 Manuel Fernandes Barroso

muito depressa o que primeiro nos aparece, o que provocard o velamento de
contelddo cognitivo: «(...) esquecemos a verdade completa dessa aparéncia
quando tomamos a prépria aparéncia imediata como toda a verdade®».

Os efeitos da histdria ndo dependem do nosso reconhecimento do seu
papel. Os preconceitos do cognoscente-intérprete formam o horizonte do
mesmo, porque eles delimitam o que ele pode ver ou compreender. Os seus
preconceitos limitam, assim como orientam, a sua concepgdo do possivel.
Obviamente, € o préprio individuo quem pode efectuar uma revisdo dos seus
preconceitos. Deverfamos falar, antes, de um deixar-se delimitar e ndo de
uma delimita¢do em sentido lato. A Wirkungsgeschichte (histdria efeitual)
determina o horizonte no qual se levantam as nossas questdes: «Ela determi-
na antecipadamente o que se nos mostra como questiondvel e como objecto
de indagac@o (...)"'». A Wirkungsgeschichte determina o que consideramos
vélido para questionar, mas nfo determina o resultado desse questionar.

A consciéncia da histdria efeitual pode ser apenas parcial. Estar cons-
ciente da Wirkungsgeschichte é, primariamente, estar consciente da situacdo
hermenéutica, isto &, a situagfo do intérprete na histéria. Para Gadamer, o
termo “situacdo” implica que nem todas as circunstincias concretas nas
quais nos possamos encontrar podem ser objecto de consciéncia a um
mesmo tempo. A situacfio nfio é objectivdvel na medida em que n#o € algo
perante o qual se estd mas sim € algo no qual se estd®. Cada situacgo € tinica.
Os preconceitos herdados pelo intérprete e a sua circunstincia presente, as-
sim como a sua inser¢do numa tradicdo que o-envolve sdo as dnicas coisas
que determinam a sua situacZo.

A incompletude na reflexdo ndo é um defeito da reflexdo da histéria
efeitual, mas parte da esséncia do ser histérico®. Uma autoconsciéncia no
sentido hegeliano, repetimos, no € possivel na sitnacdo hermenéutica.

Em suma, Gadamer usa o termo “consciéncia histérico-efeitnal” (Wir-
kungsgeschichtliches Bewufitsein) em dois sentidos:

1) uma vez que toda.a compreensfio é baseada em preconceitos, quer se

esteja ou ndo consciente disso mesmo, e uma vez que esta compre-
ensdo € um evento na histéria efeitual; a consciéncia de todo o intér-

3 «...) wir vergessen die ganze Wahrheit dieser Erscheinung, wenn wir die unmittelbare

Erscheinung selber als die ganze Wahrheit nehmen». Wahrheit und Methode, p. 284.

«Sie bestimmt im voraus, was sich uns als fragwiirdig und als Gegenstand der Erforschung
zeigt (...)» Wahrheit und Methode, p. 284.

«O conceito da situagfo caracteriza-se assim pelo facto de ndo nos encontrarmos perante
ela e, por conseguinte, ndo se poder ter dela um saber objectivo». Wahrheit und Methode,
p- 285 «Der Begriff der Situation ist ja.dadurch charakterisiert, daB man sich nicht ihr ge-
geniiber befindet und daher kein gegenstindliches Wissen von ihr haben kann».

«8er histérico quer dizer nunca se esgotar no saber-se». Wahrheit und Methode, p. 285
«Geschichtlichsein heiBt, nie im Sichwissen aufgehen».

3

33




A consciéncia histérico-efeitual de H.-G. Gadamer 105

prete é sempre uma consciéncia histérico-efeitual. Este serd o senti-
do lato do termo.

2) Por outro lado, o intérprete pode estar conscio que a sua consciéncia
¢ uma consciéncia histérico-efeitual no sentido lato: isto €, ele é
conscientemente sabedor do status da sua prépria consciéncia como
uma consciéncia afectada por e afectando a histéria, quer dizer, ele
est4 conscio da estrutura dos preconceitos da sua consciéncia e do
efeito da histéria nos seus preconceitos.

V. Fusdo de horizontes (Horizontverschmelzung)

Se aceitarmos a ideia de descobrir a verdade de um texto adoptando ex-
clusivamente o horizonte do autor, entdo apenas podemos ter uma verdade
subjectiva e relativa, cada verdade correcta para cada qual, mas nenhuma
comunicacdo, nenhuma verdade no que concerne & matéria em estudo. Nio
h4 horizontes fechados: «Tal como o individual nunca é um individual, por-
que ele mesmo se compreende sempre j4 com outro, também o horizonte
fechado que deveria fechar uma cultura, é uma abstraccio™».

Impde-se um didlogo ou uma estrutura dialdgica para a correcta com-
preensdo da coisa mesma (Sache selbst), que é o que importa conhecer”.
Mas o que é, entfio, o didlogo? Segundo Gadamer, um didlogo genuino €
aquele no qual cada participante no dialogo estd preocupado inteiramente
com o tema, o assunto (die Sache), e em chegar a verdade com respeito a ele.
O didlogo genuino é baseado no reconhecimento que Somos finitos, histori-
cos € que, consequentemente, n@o temos qualquer conhecimento absoluto. O
conhecimento que possuimos é semelhante ao de Sdcrates, na sua ignorincia
e na sua abertura & verdade possivel de outras perspectivas. - '

Segundo Gadamer: «Horizonte é 0 ambito de visdo que abarca e encerra
tudo o que é visivel a partir de um determinado ponto®». Porque toda a
compreensio é baseada nos nossos preconceitos, ndo & possivel ler simples-
mente o que estd 14, isto &, compreender o horizonte do passado ou 0s seus
preconceitos. Ao contrario, a compreensgo tem de ser sempre desenvolvida a

34 Wie der Einzelne nie ein Einzelner ist, weil er sich immer schon mit anderen versteht, so

ist auch der geschlossene Horizont, der eine Kultur einschlieBen soll, eine Abstraktion».
Wahrheit und Methode, p. 288.

«Voltamos, assim, & condicHo original de toda a hermenéutica: ela deve ser uma referéncia
comum e compreensiva s ,,coisas elas mesmas®™. E esta condigio que determina a possibi-
lidade de que uma significagio unitria seja visada, e também, por conseguinte, de que a
antecipagio de uma coeréncia perfeita seja efectivamente aplicavel». GADAMER, O pro-
blema da consciéncia histdrica, p. 82.

«Horizont ist der Gesichtskreis, der all das umfaBt und umschlieBt, was von einem Punkte
aus sichtbar ist». Wahrheit und Methode, p. 286.

35

36



106 Manuel Fernandes Barroso

partir do nosso préprio horizonte. O denominado horizonte do passado €, na
verdade, um horizonte hipotético projectado a partir do horizonte do presen-
te. £ fundamental para a descricio que Gadamer efectua da compreenséo o
reconhecer que o denominado horizonte passado é uma projecciio do intér-
prete: € projectado a partir dos seus preconceitos ou horizonte usando a an-
tecipacdo da completude (Vorgriff der Vollkommenheit). O horizonte pro-
Jjectado existe somente enquanto e como uma fase no processo de interpreta-
¢do. Por essa razdo, Gadamer afirma que, na verdade, hd somente um hori-
zonte em continuo desenvolvimento, apesar de, no processo de compreen-
sd0, o intérprete ter de projectar um outro horizonte como pertencendo ao
texto®

Ao tentar compreender um texto, o intérprete encontra-se em duas si-
tuacdes:

1) estranheza (Fremdheit), — outros preconceitos;

2) pertenca (Zugehorigkeir), — partilha de preconceitos.

Tanto quanto algumas das palavras de um texto s@o partilhadas, pode-
mos, com base nisso e sob a pressuposicdo da antecipacdo da completude,
desenvolver uma unidade imanente de significado para o texto que pode
expressar um outro preconceito que tenhamos nés mesmos (por meio da
unidade transcendental). Pressupde-se que o texto apresenta uma unidade de
significado imanente e transcendente. Ao efectuar-se o acima descrito, pro-
jectamos um horizonte (conjunto de preconceitos) para o texto®. A tarefa do
pensamento reflexivo no processo de compreensio é trabalhar esta projecco
do horizonte do texto. Esta projeccdo do texto pode conter diferentes pre-
conceitos daqueles outros que fazem o nosso préprio honzonte Novas pos-
- sibilidades de significacfo, horizonte expandido.

A possibilidade de testar preconceitos ocorre na fus@o de horizontes, ja
que nesta fusfo os preconceitos do projectado horizonte passado e do nosso
préprio horizonte podem ser postos em questio e testados. :

37 - P . .
«Pelo contrdrio, compreender é sempre o processo de tal fusdo de horizontes suposta-

mente por si mesmos existentes». Wahrheit und Methode, p. 289 «Vielmehr ist Verstehen

immer der Vorgang der Verschmelzung solcher vermeintlich fiir sich seiender Horizonte».

* Leiamos o que nos escreve Gadamer: «Trata-se da relagio circular entre o todo e as suas

partes: a significacfo antecipada gragas a um todo, compreende-se pelas partes, mas & 3 luz
do todo que as partes se revestem da sua funcfo clarificante». GADAMER, O problema da
consciéncia histdrica, p. 70 e ainda «Pensemos, mais uma vez, na interpretagio de um
texto. Logo que descobre alguns elementos compreensiveis, o intérprete esboga um pro-
jecto de significagdo para o texto inteiro. Os primeiros elementos significativos néio se ma-
nifestam senfio na condi¢do de que nos lancemos na leitura com um interesse mais ou me-
nos determinado. Compreender a ,,coisa” que af surge,defronte de mim, nfo € outra coisa
sendo elaborar um primeiro pro;ecto que depois se corrige, 4 medida que a decifragdo
avanca». Idem, pp. 74-5.




A consciéncia historico-efeitual de H.-G. Gadamer 107

O passado aparece & consciéncia histérica no numa remogéo do hori-
zonte presente da consciéncia que o estuda, mas sim num movimento em
direccio a um horizonte mais compreensivel o qual engloba tanto o presente
como o passado. Compreender o horizonte do passado significa a conquista
de um novo horizonte®, o qual inclui o horizonte prévio (0 nosso préprio
horizonte) mas também a posi¢@o do horizonte histérico tal como aparece ao
presente ele mesmo®. Esta estrutura dialégica permite o surgimento desses
dois horizontes que constréem uma nova totalidade que inclui ambas as po-
sicBes e permite, deste modo, o exame e a sintese dos preconceitos nos dois
casos. A actividade de uma consciéncia verdadeiramente histdrica, isto é, a
consciéncia da Wirkungsgeschichte, equaciona e reflecte quer sobre alguns
dos seus préprios preconceitos, quer sobre aqueles outros do passado e
forma um mais amplo horizonte do presente, o qual se constituird como um
novo conjunto de preconceitos.

V1. A importincia da distancia temporal

Gadamer concede um grande relevo ao conceito de distdncia temporal
(Zeitenabstand) e este trabalho estaria incompleto se ndo o referisse, enqua-
drando-o devidamente na economia do texto. Citemos o ponto mais rele-
vante que atesta bem da importincia deste conceito: «Nada, excepto essa
distancia temporal*', consegue tornar soluciondvel a verdadeira questao criti-
ca da hermenéutica, nomeadamente, separar os preconceitos verdadeiros,
mediante os quais compreendemos, dos falsos, mediante os quais confundi-
mos™>. Salientam-se apenas duas ideias que consideramos de relevo para o
problema da Wirkungsgeschichte:

3 (Ganhar um horizonte significa sempre que se aprende a ver para além do préximo e do

demasiadamente préximo, nfo para dele se afastar, mas sim para o ver melhor, num todo
mais amplo e em padrSes mais correctos». Wahrheit und Methode, pp. 288-289 «Horizont
gewinnen meint immer, daB man tiber das Nahe und Allzunahe hinaussehen lernt, nicht um
von ihm wegzusehen, sondern um es in einem groBeren Ganzen und in richtigeren MaBen

besser zu sehen».

40 Para as ciéncias naturais, as opinides e descobertas do passado sdo significativas apenas

como precursores das perspectivas cientificas presentes, como se fossem estdgios num ca-
minho para ,,a correcta® explicacdo do fenémeno. Contudo, para a hermenéutica, o passado
ndo & apenas um precursor das questdes e respostas presentes: € uma tradigio que & preciso
ter em conta, um parceiro em didlogo.

4 . . . . . . TIPS .
! Gadamer viria, em ediggio posterior, a retirar esta capacidade exclusiva a distancia tempo-

ral, alargando essa potencialidade também a distincia outra que ndo somente a temporal.
Confronte Wahrheit und Methode, nota pagina 304, 5* edigao.

«Nichts anderes als dieser Zeitenabstand vermag die eigentlich kritische Frage der Herme-
neutik 16sbar zu machen, nimlich die wahren Vorurteile, unter denen wir verstelien, von
den falschen, unter denen wir mifiverstehen, zu scheiden». Wahrheit und Methode, p. 282.



108 Manuel Fernandes Barroso

1) a passagem do tempo (distancia temporal) contribui para destruir al-
guns preconceitos ilegitimos (v.g. aqueles que estfio demasiadamente préxi-
mos de nds e que, desse modo, ndo permitem o seu questionar).

2) permite a entrada de novos e legitimos preconceitos. Isto & alcancado
porque a passagem do tempo permite a consciencializaciio dos defeitos e das
virtudes de determinadas interpretag@es, frutos do espirito da época em que
s@o efectuadas. Temos o exemplo da recuperagfio e da apropriacio da obra
de Aristételes no séc. XIII (S. Tomds de Aquino) e, contemporaneamente, a
andlise que se efectua da obra de Aristételes, nomeadamente, a efectuada
pela légica. ,

Concedamos a palavra ao autor: «Pois, contrariamente a0 que muitas
vezes imaginamos, o tempo ndo é um precipicio que deverfamos transpor
para reencontrar o passado; ele €, em realidade, o solo que suporta o devir e
onde o presente tem raiz. (...) Na realidade, trata-se antes de considerar a
“distancia temporal” como fundamento de uma possibilidade positiva e pro-
dutiva de compreensZo. Ela nfo € uma distincia a transpor, mas uma conti-
nuidade viva de elementos que se acumulam para se tornarem uma tradicfio,
quer dizer, a luz na qual tudo o que, do nosso passado, carregamos connosco,
tudo o que nos € transmitido, faz a sua aparicio®™» E conclui: «N&o é um
exagero falar aqui de uma produtividade do processo histérico™.»

Ressalve-se a seguinte nota: que um preconceito tenha sobrevivido 2
passagem do tempo e da critica, no significa que esse preconceito seja legi-
timo ou mais respeitdvel que outros. Quando muito, a sua sobrevivéncia
indicard que a sua pretensfio 4 verdade deve ser considerada de um modo
sério. Gadamer néo considera que a distincia temporal (Zeitenabstand) seja
um critério para legitimar preconceitos. O autor estd ciente que preconceitos
ilegitimos podem ser conservados na tradigdo (v.g. através da autoridade),
assim como novos preconceitos ilegitimos (sobre a mesma coisa) podem ser
criados.

VII. Concluséio.

As teses defendidas por Gadamer e 0 modo como sio apresentadas (em
constante didlogo com a tradi¢do filoséfica) sdo bastante convidativas e per-
suasivas. N&o hd pretensGes de absolutismos, as teses possuem objectivos
bem definidos e encontram-se bem fundamentadas. A recuperagio do pre-
conceito, da autoridade e da tradi¢fo que Gadamer realiza é efectuada procu-
rando destacar a funcéo do didlogo, o qual tem um papel central na legitima-
¢do e aceitagdio da tradicfio. E uma posi¢do forte, uma vez que dificilmente
se pode argumentar contra algo se nfio se possibilitar o intercAmbio de ideias

“ GADAMER, H. -G., 0 problema da consciéncia histérica, pp. 83-4.
* Idem, p. 84. :




A consciéncia histirico-efeitual de H.-G. Gadamer 109

com aqueles relativamente aos quais nos posicionamos a favor ou contra.
Em qualquer dos casos, é fundamental que apresentemos razdes que susten-
tem racionalmente a posi¢do assumida, seja ela qual for. As condicGes de
didlogo entre a tradic@o e o presente, os respectivos preconceitos, as influén-
cias mituas dos diversos horizontes, incluindo a condigfo privilegiada con-
cedida pela distancia temporal, tudo isso € apresentado, definido e caracteri-
zado por Gadamer em ordem a conceder ao homem enquanto ser histérico e,
muito particularmente, a todos aqueles que investigam a histéria, aquilo que
o filésofo denomina como consciéncia histérico-efeitnal (Wirkungsges-
chichtliche Bewuftsein). Gadamer ressalva o facto dos efeitos da histéria
actuarem em nos independentemente do nosso reconhecimento dessa mesma
realidade.

A situacdo particular em que cada um se encontra permite realizar uma
analogia com o conceito mais amplo de histéria, nomeadamente, assim como
ninguém pode colocar-se de fora da situagio em que se insere e analisar essa
mesma situacdo como se de um objecto se tratasse, também nfo podemos
considerar a histéria como um objecto de investigacfio passivel de uma ané-
lise completa e definitiva. Esta situacfio ndo é rigida, pois possibilita o mo-
vimento e o alargamento do horizonte daquele que se encontra situado, as-
sim como a histdria ndo se encontra fechada, mas sim aberta ao didlogo. O
alerta do filésofo pretende consciencializar-nos para o perigo de mantermos
velado aquilo que precisamente mais queremos e necessitamos conhecer e
que, por falta de capacidade de didlogo, nos comprometemos a perder: a
consciéncia da finitude e no saber-se situado, no sentido em que a crenga e a
procura de um conhecimento absoluto e objectivo ou absolutamente objecti-
vo € um erro, uma ingenuidade que nos custa uma compreensao mais mo-
desta mas certamente mais proxima da verdade histérica e nos impossibilita
o alcancar de uma auténtica consciéncia histérico-efeitual.

Summary:

The recovery of the prejudice as well as of the authority and tradition
that Gadamer accomplishes is made with the following goal: to point out the
function of the dialogue, which has a main role in the legitimation and ac-
ceptance of the tradition. The philosopher introduces the dialogue conditions
between tradition and the present time, all together with their prejudices and
the mutual influences of the several horizons. Also, he includes the privileg-
ed condition granted by the distance of time. Gadamer wants to make possi-
ble to each and everyone to have what he calls Wirkungsgeschichtliches
Bewufitsein, especially those who investigate history. We cannot consider
history as an object that accepts submissively a complete investigation as
well as a definitive analysis. Gadamer try to alert us for the danger that is
inserted on the lack of our dialogue capability, which will maintain veiled




110 Manuel Fernandes Barroso

precisely the kind of knowledge that we most want and need to know. The
faith and the search for an objective and absolute knowledge or an absolutely
objective. knowledge is a mistake and an ingenuousness. This systematic

- failure cost us the lack of a closer understanding of the historical truth and it

disables us of reaching the authentic Wirkungsgeschichtliches Bewuftsein.




	A
	B

