
36 André Barata 

poder ser imanentizada. A felicidade não é urna promessa para sempre adia­
da - ela é real -; o que permanece para sempre para lá das nossas possibili­
dades é a capacidade de irnanenternente nos darmos a felicidade. Portanto, 
para urna consciência, um optirnismo acerca ?ª imanência signi~c~ literal­
mente um optimisrno acerca da transcendência. O momento feliz e o mo­
mento em que a consciência é sem que seja negação, em que ela é, para si 
mesma, o que lhe aparece. 

Que acção nos é possível realizar em vista de urna felicidade que dese-
jamos? Em primeiro lugar, não recusar no nosso ser a tran~c~~dência - j~s­
tamente aquilo que Sartre recusou. Em segundo lugar, propicia-la na medida 
em que nos conhecermos no nosso ser transcendente - o que representa um 
esboço de irnanentização, mas sempre a partir da transcendência e em vista 

dela. 
Enfim, se há para Sartre um malogro inultrapassável, tal resulta de 

nunca ter posto em causa a posição do ser da realidade-humana corno ima­
nência ontológica. Só ambiguamente Sartre pôde dar conta de um ser a que 
falta o ser, sem que, com isso, ficasse comprometido o seu colapso. Jogou 
em dois tabuleiros sem, assim, extrair a consequência mais radical - a de que 
um ser a que falta o ser já não é nada. Os "quase" não são nada. E o resulta­
do só podia ser um: urna consciência condenada à infelicidade. 

FENOMENOLOGIA E COMPROMISSO 

O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 

Maria Teresa Castanheira 

Introdução 

A questão do compromisso filosófico irá ser abordada a partir da Lição 
inaugural proferida por Merleau-Ponty no Colégio de França, em 19521

• No 
entanto, a abordagem desta questão em Elogio da Filosofia assenta, antes de 
mais, em duas teses, mediante as quais defendemos a inscrição deste texto na 
fenomenologia e, muito concretamente, na fenomenologia de Husserl. 

A primeira tese afirma que Elogio da Filosofia se constitui como um 
texto de ruptura e de demarcação face a um interlocutor identificável, mas 
nunca referido no corpo do texto. Assim, como indica o subtítulo do presente 
texto, é o debate com Sartre que marca decisivamente a afirmação insistente 
de algumas das teses da Lição inaugural. A constatação da presença ausente 
deste interlocutor só se tornou possível pela publicação, em 1994, das cartas 
trocadas entre Sartre e Merleau-Ponty2, por ocasião da ruptura intelectual e 
política que ocorreu entre ambos. Ela teve origem num desacordo filosófico 
em torno do sentido dos acontecimentos históricos e numa desavença pes­
soal na revista Les Temps Modemes, dirigida oficialmente, corno se sabe, 
por Sartre, mas também dirigida efectivamente por Merleau-Ponty, o qual, 
apesar da insistência de Sartre, nunca assumiu oficialmente essa condição. 

1 M. MERLEAU-PONTY, Eloge de la Philosophie, Paris, Gallimard, 1953; Elogio da Filoso­
fia, tradução portuguesa de António Braz Teixeira, Lisboa, Guimarães Ed., 1986, 3ª edição 
(E.F.) . 

2 «Les inédits du magazimze littéraire - Sartre, Merleau-Ponty: les lettres d'une rupture», 
magazinne littéraire, n.º 320, Abril de 1994 (m.l., Abril 1994) 
A mesma correspondência foi traduzida para inglês e publicada em John S1EWART (ed.), 
Tlze Debate between Sartre and Merleau-Ponty, Evanston, Illianois, Northwestem Univer­
sity Press, 1998 

Plzaillomenon, n.º 4, Lisboa, Edições Colibri, pp. 37- 50. 



38 Maria Teresa Castallheira 

Na primeira dessas cartas, Sartre refere-se expressamente a Elogio da 
Filosofia como "auto-justificação" de Merleau-Ponty, denunciando a atitude 
deste como exercício de epoché fenomenológica. Foi precisamente esta de­
núncia de Sartre que nos conduziu à formulação da segunda tese: embora a 
filosofia, cuja tarefa se trata aí de definir, nunca seja referida como fenome­
nologia, é ainda no horizonte fenomenológico que este texto se inscreve, e é 
nele que é pensado o sentido do compromisso do filósofo. Ora, o modo do 
compromisso só se explicita pelo recurso à categoria da ambiguidade que é 
central neste texto de Merleau-Ponty. Formulámos então uma hipótese: con­
siderar a ambiguidade como figura da epoché, já que se trata de um método 
que, suspendendo a crença, permite fazer aparecer a "verdade integral" que 
Merleau-Ponty considera ser a vocação da filosofia e a tarefa do filósofo. 

Mas, se é assim, como não reconhecer ainda neste discurso a voz do 
"mestre"? Assim, constatámos que existe neste texto uma ressonância da 
Conferência proferida por Husserl em Viena3

, no ano de 1935. Concluímos, 
então, que existe uma semelhança de fundo entre estes dois textos, não só 
pela filiação de Merleau-Ponty na fenomenologia de Husserl, mas também e 
sobretudo pelo modo como ambos respondem a essa questão essencial que é 
a das formas possíveis do compromisso filosófico. Essa resposta não pode, 
em nenhum dos casos, ser desligada da vivência dos acontecimentos que lhe 
deram origem e, também no caso de Husserl, do interlocutor mais próximo a 
quem, na referida conferência, se dirige, ou seja, Martin Heidegger. 

Esta incursão na dimensão vivida dos acontecimentos, que se esconde 
nos textos que iremos convocar, não pretende reduzir a análise do texto filo­
sófico a uma compreensão da vida do autor, despojando qualquer das obras 
do seu conteúdo temático ou do sentido que tem na globalidade do trabalho 
dos seus autores. Tal não seria possível nem sequer legítimo. Mas, a nossa 
leitura ganha legitimidade com Merleau-Ponty, quando, no Prólogo à Feno­
menologia da Percepção, se interroga sobre se é necessário compreender 
uma doutrina pelo seu conteúdo manifesto ou pelos acontecimentos da vida 
do autor, e responde: «Deve-se compreender de todas as maneiras ( ... ). To­
das as explicações económicas, psicológicas de uma doutrina são verdadei­
ras, pois o pensador só pensa a partir do que ele é.» 4 É evidente que, à se­
melhança do filósofo, podemos afirmar que nenhuma perspectiva unilateral 
se pode pretender verdadeira. Consideramos, no entanto, que o enraizamento 
de Elogio da Filosofia na vida pessoal do filósofo faz parte de uma heurísti-

3 ("A crise da humanidade europeia e a filosofia") "Die K.risis des europüischen Menschen­
tums und die Philosophie" in HUSSERL, Die Krisis der Europaischen Wisse12sclzafte12 zmd 
die Transzendentale Plzaenomenologie, trad. francesa de Gérard Granel: La crise des 
sciences européemzes et la phénomenologie transcendentale (Crise) Paris, Gallimard, 
1972, Annexes, I, pp. 347-383 

4 
M. MERLEAU-PONTY, La Plzénoménologie de la Perception, Paris, Gallimard, 1993 
(lª ed. 1945) (P.P.), Avant Propos, p. XIV 

Fe1lome1lologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 39 

ca do texto e das linhas de fuga que enuncia, permitindo a resposta à nossa 
questão inicial, isto é, saber o que se entende f enomenologicamente por 
compromisso, que em Sartre é "compromisso existencial". 

1. O debate com Sartre 

Retomemos, então, a dimensão vivida dos acontecimentos. Ela é, aliás, 
descrita e compreendida por Sartre em Situations Iv5, no texto de homena­
gem a Merleau-Ponty, escrito em 1961. Nele, refere-se à ruptura entre ambos 
como um incidente na aventura de uma amizade. Não duvidamos das suas 
palavras: elas indicam que, por trás de um conflito pontual e datado, se trata 
da mesma tentativa de compreender as «difíceis relações do filósofo com os 
outros e com a vida». No entanto, este sentido posterior não anula os contor­
nos intensamente vividos deste incidente, que a correspondência deixa trans­
parecer. Segundo François Ewald, o editor das cartas, a desavença pessoal na 
revista Les Temps Modemes tem origem numa ruptura emergente entre os 
membros da revista, por ocasião da Guerra da Coreia, e na publicação do 
artigo de Sartre, "Os comunistas e a paz", de 1952, escrito sob raiva por 
ocasião da prisão de Jacques Duelos, então Secretário Geral do Partido Co­
munista. Nele defende que se deve tomar partido e defender os comunistas 
quando atacados. Merleau-Ponty reage e pretende publicar, no mesmo núme­
ro da revista, um artigo onde exporia a sua própria posição política, mas 
Sartre recusa que uma opinião diferente da sua seja publicada. Segundo Sar­
tre, outro artigo houve, de outro autor, que deu origem à mesma situação, 
isto é, ao artigo de Merleau-Ponty de explicitação da sua própria posição 
po~ítica e que Sartre não publica, o que levou à demissão de Merleau-Ponty6. 
Seja como for, o que está aqui em jogo é, sem dúvida, a relação entre a filo­
sofia e a experiência política e, neste caso concreto, entre o filósofo como 
"espectador desinteressado" e a sua condição de membro de uma comunida­
de histórica e social. 

Nesta fase da vida de Sartre, a que Bernard-Henri Levy chama a do 
"intelectual comprometido"7

, trata-se de afirmar que o filósofo deve tomar 
partido, escolher e agir escrevendo, assumindo a sua escolha como projecto 
universalmente compreensível para todo o homem. Nesta medida, a partir de 
O Existencialismo é um Humanismo8

, de 1946, o compromisso filosófico é 
entendido como realização da liberdade em acções concretas que nos fazem 

5 
Jean-Paul SARTRE, "Merleau-Ponty vivant" in Situations IV, Paris, Gallimard, 1964 

6 
A mesma tese é defendida pelo tradutor da correspondência para inglês (Tlze Debate bet­
ween Sartre and Merleau-Ponty, ob. cit., pp. 328-329) 

7 
Une philosophie par ruptures, un entretien avec Bernard-Henri Lévy, propôs recuellis par 
Jean-Jacques Brochier" in magazine littéraire n.º 384, Fevereiro de 2000, pp. 22-27. 

8 
Jean-Paul SARTRE, O Existencialismo é um Humanismo, trad. port. de Virgílio Ferreira, 
Lisboa, Editorial Presença, 1970, 3ª edição 



38 Maria Teresa Castallheira 

Na primeira dessas cartas, Sartre refere-se expressamente a Elogio da 
Filosofia como "auto-justificação" de Merleau-Ponty, denunciando a atitude 
deste como exercício de epoché fenomenológica. Foi precisamente esta de­
núncia de Sartre que nos conduziu à formulação da segunda tese: embora a 
filosofia, cuja tarefa se trata aí de definir, nunca seja referida como fenome­
nologia, é ainda no horizonte fenomenológico que este texto se inscreve, e é 
nele que é pensado o sentido do compromisso do filósofo. Ora, o modo do 
compromisso só se explicita pelo recurso à categoria da ambiguidade que é 
central neste texto de Merleau-Ponty. Formulámos então uma hipótese: con­
siderar a ambiguidade como figura da epoché, já que se trata de um método 
que, suspendendo a crença, permite fazer aparecer a "verdade integral" que 
Merleau-Ponty considera ser a vocação da filosofia e a tarefa do filósofo. 

Mas, se é assim, como não reconhecer ainda neste discurso a voz do 
"mestre"? Assim, constatámos que existe neste texto uma ressonância da 
Conferência proferida por Husserl em Viena3

, no ano de 1935. Concluímos, 
então, que existe uma semelhança de fundo entre estes dois textos, não só 
pela filiação de Merleau-Ponty na fenomenologia de Husserl, mas também e 
sobretudo pelo modo como ambos respondem a essa questão essencial que é 
a das formas possíveis do compromisso filosófico. Essa resposta não pode, 
em nenhum dos casos, ser desligada da vivência dos acontecimentos que lhe 
deram origem e, também no caso de Husserl, do interlocutor mais próximo a 
quem, na referida conferência, se dirige, ou seja, Martin Heidegger. 

Esta incursão na dimensão vivida dos acontecimentos, que se esconde 
nos textos que iremos convocar, não pretende reduzir a análise do texto filo­
sófico a uma compreensão da vida do autor, despojando qualquer das obras 
do seu conteúdo temático ou do sentido que tem na globalidade do trabalho 
dos seus autores. Tal não seria possível nem sequer legítimo. Mas, a nossa 
leitura ganha legitimidade com Merleau-Ponty, quando, no Prólogo à Feno­
menologia da Percepção, se interroga sobre se é necessário compreender 
uma doutrina pelo seu conteúdo manifesto ou pelos acontecimentos da vida 
do autor, e responde: «Deve-se compreender de todas as maneiras ( ... ). To­
das as explicações económicas, psicológicas de uma doutrina são verdadei­
ras, pois o pensador só pensa a partir do que ele é.» 4 É evidente que, à se­
melhança do filósofo, podemos afirmar que nenhuma perspectiva unilateral 
se pode pretender verdadeira. Consideramos, no entanto, que o enraizamento 
de Elogio da Filosofia na vida pessoal do filósofo faz parte de uma heurísti-

3 ("A crise da humanidade europeia e a filosofia") "Die K.risis des europüischen Menschen­
tums und die Philosophie" in HUSSERL, Die Krisis der Europaischen Wisse12sclzafte12 zmd 
die Transzendentale Plzaenomenologie, trad. francesa de Gérard Granel: La crise des 
sciences européemzes et la phénomenologie transcendentale (Crise) Paris, Gallimard, 
1972, Annexes, I, pp. 347-383 

4 
M. MERLEAU-PONTY, La Plzénoménologie de la Perception, Paris, Gallimard, 1993 
(lª ed. 1945) (P.P.), Avant Propos, p. XIV 

Fe1lome1lologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 39 

ca do texto e das linhas de fuga que enuncia, permitindo a resposta à nossa 
questão inicial, isto é, saber o que se entende f enomenologicamente por 
compromisso, que em Sartre é "compromisso existencial". 

1. O debate com Sartre 

Retomemos, então, a dimensão vivida dos acontecimentos. Ela é, aliás, 
descrita e compreendida por Sartre em Situations Iv5, no texto de homena­
gem a Merleau-Ponty, escrito em 1961. Nele, refere-se à ruptura entre ambos 
como um incidente na aventura de uma amizade. Não duvidamos das suas 
palavras: elas indicam que, por trás de um conflito pontual e datado, se trata 
da mesma tentativa de compreender as «difíceis relações do filósofo com os 
outros e com a vida». No entanto, este sentido posterior não anula os contor­
nos intensamente vividos deste incidente, que a correspondência deixa trans­
parecer. Segundo François Ewald, o editor das cartas, a desavença pessoal na 
revista Les Temps Modemes tem origem numa ruptura emergente entre os 
membros da revista, por ocasião da Guerra da Coreia, e na publicação do 
artigo de Sartre, "Os comunistas e a paz", de 1952, escrito sob raiva por 
ocasião da prisão de Jacques Duelos, então Secretário Geral do Partido Co­
munista. Nele defende que se deve tomar partido e defender os comunistas 
quando atacados. Merleau-Ponty reage e pretende publicar, no mesmo núme­
ro da revista, um artigo onde exporia a sua própria posição política, mas 
Sartre recusa que uma opinião diferente da sua seja publicada. Segundo Sar­
tre, outro artigo houve, de outro autor, que deu origem à mesma situação, 
isto é, ao artigo de Merleau-Ponty de explicitação da sua própria posição 
po~ítica e que Sartre não publica, o que levou à demissão de Merleau-Ponty6. 
Seja como for, o que está aqui em jogo é, sem dúvida, a relação entre a filo­
sofia e a experiência política e, neste caso concreto, entre o filósofo como 
"espectador desinteressado" e a sua condição de membro de uma comunida­
de histórica e social. 

Nesta fase da vida de Sartre, a que Bernard-Henri Levy chama a do 
"intelectual comprometido"7

, trata-se de afirmar que o filósofo deve tomar 
partido, escolher e agir escrevendo, assumindo a sua escolha como projecto 
universalmente compreensível para todo o homem. Nesta medida, a partir de 
O Existencialismo é um Humanismo8

, de 1946, o compromisso filosófico é 
entendido como realização da liberdade em acções concretas que nos fazem 

5 
Jean-Paul SARTRE, "Merleau-Ponty vivant" in Situations IV, Paris, Gallimard, 1964 

6 
A mesma tese é defendida pelo tradutor da correspondência para inglês (Tlze Debate bet­
ween Sartre and Merleau-Ponty, ob. cit., pp. 328-329) 

7 
Une philosophie par ruptures, un entretien avec Bernard-Henri Lévy, propôs recuellis par 
Jean-Jacques Brochier" in magazine littéraire n.º 384, Fevereiro de 2000, pp. 22-27. 

8 
Jean-Paul SARTRE, O Existencialismo é um Humanismo, trad. port. de Virgílio Ferreira, 
Lisboa, Editorial Presença, 1970, 3ª edição 



40 Maria Teresa Castanheira 

ser o que somos (livres absolutamente), tomando a liberdade dos outros 
como um fim, sendo esse o único critério de um juízo de facto que se pode 
fazer sobre as acções dos outros, isto é, constatar que houve um erro de má­
-fé. A partir desta fundamentação-, não será, portanto, admissível que o filó­
sofo não escolha, uma vez que, estando já envolvido, comprometido, resta­
-lhe assumir corno seu um compromisso político e teórico que a História 
reclama. 

Ora, as teses de Elogio da Filosofia vão em sentido inverso. Partindo da 
mesma reflexão sobre a relação entre a filosofia e o mundo da vida ou da 
coexistência, a primeira das teses é a afirmação da ambiguidade, ou do sen­
tido da ambiguidade como característica comum a todos os filósofos. Esta 
ambiguidade traduz-se, nos dois capítulos finais, na recusa do filósofo em 
agir, em ser "homem de acção'~ ou político. Mas está sempre presente en­
quanto categoria interpretativa dos casos empíricos dos filósofos que, de 
algum modo, souberam conservar o paradoxo inerente à condição humana e 
traduzi-lo numa filosofia não absoluta e sempre a fazer-se9

• Uma das notas 
(dis)sonantes deste texto da Lição inaugural é a afirmação insistente da im­
possibilidade de partir de um lugar absoluto ou de poder lá chegar, seja esse 
lugar o catolicismo, o marxismo, a filosofia dos grandes sistemas, ou a es­
colha séria do homem de acção, que diz sim a uma única coisa. Neste senti­
do, o filósofo pretende estar em todo o lado ao mesmo tempo, não estando 
nunca em lugar algum. Como não reconhecer nestas fórmulas uma resposta 
negativa a um imperativo de acção e de compromisso no sentido sartriano? 

Na primeira das cartas a que já fizemos alusão, escreve Sartre: «A tua 
lição inaugural não é minimamente convincente, se com ela esperas definir o 
filósofo. Neste sentido, tudo lhe falta. Mas, antes deste problema, existe ou­
tro: será qualquer coisa como a filosofia possível? Seria admirável se se tra­
tasse apenas do auto-retrato do pintor. Ou mesmo de uma auto-justificação. 
Mas, enfim, tomando-a por tal, impede-te de julgar os não filósofos.» 10 

Esta ideia de auto-justificação funda, de algum modo, a nossa primeira 
tese: é bem possível que, a par da explicitação de um projecto filosófico e de 
uma investigação a cumprir no Colégio de França, Merleau-Ponty responda 
indirectamente à urgência sartriana do compromisso e simultaneamente ao 
carácter paradoxal do seu próprio percurso, de que Sartre dá conta em Situa­
tions IV. Cristão sem o ser, marxista sem o ser, director de uma revista sem o 
ser, poderá reabilitar-se em Elogio da Filosofia, mostrando que a recusa do 
filósofo a abandonar-se a uma escolha na praxis humana tem um sentido? 

No entanto, o essencial deste debate ainda não foi abordado. Ele pode 
ser introduzido pela pergunta de Sartre no excerto da carta citada: será qual­
quer coisa como a filosofia possível? A menos que se pretenda ver nesta 

9 cf. carta de Merleau-Ponty a Sartre in m.l., Abril 1994, p. 76. 
10 m.I., Abril 1994, p. 71. 

Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 41 

questão uma recusa do próprio Sartre em ser filósofo, pois, como dizem al­
aumas biografias, sempre quis ser um homem de acção, é a própria concep­
~ão de filosofia que Elogio da Filosofia apresenta que é posta em causa, por 
se poder ler como descomprometida, não envolvida no mundo humano das 
tensões políticas e sociais, e permitir que a liberdade constitutiva do ser hu­
mano seja afectada e diminuída. Neste sentido vão os dois últimos excertos 
desta carta: o primeiro diz que«( ... ) um socialista pode criticar a minha ava­
liação do P.C .. Mas ninguém tem o direito de o fazer em nome da epoché 
fenomenológica.» O segundo excerto afirma: «A minha conclusão: a tua 
atitude não pode ser exemplar nem defensável; ela resulta do teu direito de 
escolher para ti o que te convém mais. Se tentas criticar alguém em nome 
desta atitude, fazes os jogo dos anticomunistas e dos reaccionários, para 
dizer tudo numa palavra.» 11 

Ora, é aqui que aparece, como dissemos acima, a nota indicativa da fi­
liação de Elogio da Filosofia na fenomenologia, a par com a própria relação 
"contestatária e desviante" de Sartre com Husserl, como diz, por exemplo 
Juliette Simon12

• Mas, sobre esta ruptura de Sartre com a fenomenologia de 
Husserl não nos cabe falar agora. 

2. Elogio da Filosofia, Fenomenologia e Compromisso 

Passemos, portanto, à apresentação da nossa segunda tese que, relem,. 
bramos, consiste em afirmar que o texto de Elogio da Filosofia, embora 
construído sobre a ausência de qualquer referência à fenomenologia ou a 
autores com ela relacionados (quando, neste texto, se convocam expressa­
mente autores da tradição filosófica), se inscreve ainda no horizonte feno-
menológico. . 

À partida, nada há nesta tese que seja estranho ou refutável. Merleau­
-Ponty, leitor regular e atento de Husserl, parece ser, de entre os contempo­
râneos, aquele que permaneceu mais fiel ao texto do mestre, sobretudo ao 
Husserl da Crise, a qual cita frequentemente e cujo sentido parece ter com­
preendido com rigor13

• Não é a Fenomenologia da Percepção escrita na pre­
sunção de que Ser e Tempo não seria mais do que o seguimento «de uma 

11 m.I., Abril, 1994, pp. 71-72. 
12 Juliette SIMON, Jean-Paul Sa11re. Un demi-siecle de libe11é, Paris, De Boeck & Larcier, 

1998 
13 «Qualquer releitura de Merleau-Ponty convida-nos inevitavelmente a reler também Hus­

serl. Não há intérprete do pensamento de Husserl mais inspirado, que com mais cuidado 
traga à luz as tendências mais escondidas do pensamento de Husserl e, deste modo, lhes dê 
um futuro tão inesperado ( ... )» Rudolf BERNET, "The Subject in Nature: Reflections on 
Merleau-Ponty's Phenomenology of Perception" in Patrick BURKE and Jan VAN VEKEN 
(eds), Merleau-Ponty in a Contempora1)' Perspective, The Netherlands, Klewer Acadenúc 
Publishers, 1993, p. 53. 



40 Maria Teresa Castanheira 

ser o que somos (livres absolutamente), tomando a liberdade dos outros 
como um fim, sendo esse o único critério de um juízo de facto que se pode 
fazer sobre as acções dos outros, isto é, constatar que houve um erro de má­
-fé. A partir desta fundamentação-, não será, portanto, admissível que o filó­
sofo não escolha, uma vez que, estando já envolvido, comprometido, resta­
-lhe assumir corno seu um compromisso político e teórico que a História 
reclama. 

Ora, as teses de Elogio da Filosofia vão em sentido inverso. Partindo da 
mesma reflexão sobre a relação entre a filosofia e o mundo da vida ou da 
coexistência, a primeira das teses é a afirmação da ambiguidade, ou do sen­
tido da ambiguidade como característica comum a todos os filósofos. Esta 
ambiguidade traduz-se, nos dois capítulos finais, na recusa do filósofo em 
agir, em ser "homem de acção'~ ou político. Mas está sempre presente en­
quanto categoria interpretativa dos casos empíricos dos filósofos que, de 
algum modo, souberam conservar o paradoxo inerente à condição humana e 
traduzi-lo numa filosofia não absoluta e sempre a fazer-se9

• Uma das notas 
(dis)sonantes deste texto da Lição inaugural é a afirmação insistente da im­
possibilidade de partir de um lugar absoluto ou de poder lá chegar, seja esse 
lugar o catolicismo, o marxismo, a filosofia dos grandes sistemas, ou a es­
colha séria do homem de acção, que diz sim a uma única coisa. Neste senti­
do, o filósofo pretende estar em todo o lado ao mesmo tempo, não estando 
nunca em lugar algum. Como não reconhecer nestas fórmulas uma resposta 
negativa a um imperativo de acção e de compromisso no sentido sartriano? 

Na primeira das cartas a que já fizemos alusão, escreve Sartre: «A tua 
lição inaugural não é minimamente convincente, se com ela esperas definir o 
filósofo. Neste sentido, tudo lhe falta. Mas, antes deste problema, existe ou­
tro: será qualquer coisa como a filosofia possível? Seria admirável se se tra­
tasse apenas do auto-retrato do pintor. Ou mesmo de uma auto-justificação. 
Mas, enfim, tomando-a por tal, impede-te de julgar os não filósofos.» 10 

Esta ideia de auto-justificação funda, de algum modo, a nossa primeira 
tese: é bem possível que, a par da explicitação de um projecto filosófico e de 
uma investigação a cumprir no Colégio de França, Merleau-Ponty responda 
indirectamente à urgência sartriana do compromisso e simultaneamente ao 
carácter paradoxal do seu próprio percurso, de que Sartre dá conta em Situa­
tions IV. Cristão sem o ser, marxista sem o ser, director de uma revista sem o 
ser, poderá reabilitar-se em Elogio da Filosofia, mostrando que a recusa do 
filósofo a abandonar-se a uma escolha na praxis humana tem um sentido? 

No entanto, o essencial deste debate ainda não foi abordado. Ele pode 
ser introduzido pela pergunta de Sartre no excerto da carta citada: será qual­
quer coisa como a filosofia possível? A menos que se pretenda ver nesta 

9 cf. carta de Merleau-Ponty a Sartre in m.l., Abril 1994, p. 76. 
10 m.I., Abril 1994, p. 71. 

Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 41 

questão uma recusa do próprio Sartre em ser filósofo, pois, como dizem al­
aumas biografias, sempre quis ser um homem de acção, é a própria concep­
~ão de filosofia que Elogio da Filosofia apresenta que é posta em causa, por 
se poder ler como descomprometida, não envolvida no mundo humano das 
tensões políticas e sociais, e permitir que a liberdade constitutiva do ser hu­
mano seja afectada e diminuída. Neste sentido vão os dois últimos excertos 
desta carta: o primeiro diz que«( ... ) um socialista pode criticar a minha ava­
liação do P.C .. Mas ninguém tem o direito de o fazer em nome da epoché 
fenomenológica.» O segundo excerto afirma: «A minha conclusão: a tua 
atitude não pode ser exemplar nem defensável; ela resulta do teu direito de 
escolher para ti o que te convém mais. Se tentas criticar alguém em nome 
desta atitude, fazes os jogo dos anticomunistas e dos reaccionários, para 
dizer tudo numa palavra.» 11 

Ora, é aqui que aparece, como dissemos acima, a nota indicativa da fi­
liação de Elogio da Filosofia na fenomenologia, a par com a própria relação 
"contestatária e desviante" de Sartre com Husserl, como diz, por exemplo 
Juliette Simon12

• Mas, sobre esta ruptura de Sartre com a fenomenologia de 
Husserl não nos cabe falar agora. 

2. Elogio da Filosofia, Fenomenologia e Compromisso 

Passemos, portanto, à apresentação da nossa segunda tese que, relem,. 
bramos, consiste em afirmar que o texto de Elogio da Filosofia, embora 
construído sobre a ausência de qualquer referência à fenomenologia ou a 
autores com ela relacionados (quando, neste texto, se convocam expressa­
mente autores da tradição filosófica), se inscreve ainda no horizonte feno-
menológico. . 

À partida, nada há nesta tese que seja estranho ou refutável. Merleau­
-Ponty, leitor regular e atento de Husserl, parece ser, de entre os contempo­
râneos, aquele que permaneceu mais fiel ao texto do mestre, sobretudo ao 
Husserl da Crise, a qual cita frequentemente e cujo sentido parece ter com­
preendido com rigor13

• Não é a Fenomenologia da Percepção escrita na pre­
sunção de que Ser e Tempo não seria mais do que o seguimento «de uma 

11 m.I., Abril, 1994, pp. 71-72. 
12 Juliette SIMON, Jean-Paul Sa11re. Un demi-siecle de libe11é, Paris, De Boeck & Larcier, 

1998 
13 «Qualquer releitura de Merleau-Ponty convida-nos inevitavelmente a reler também Hus­

serl. Não há intérprete do pensamento de Husserl mais inspirado, que com mais cuidado 
traga à luz as tendências mais escondidas do pensamento de Husserl e, deste modo, lhes dê 
um futuro tão inesperado ( ... )» Rudolf BERNET, "The Subject in Nature: Reflections on 
Merleau-Ponty's Phenomenology of Perception" in Patrick BURKE and Jan VAN VEKEN 
(eds), Merleau-Ponty in a Contempora1)' Perspective, The Netherlands, Klewer Acadenúc 
Publishers, 1993, p. 53. 



42 Maria Teresa Castanheira 

indicação de Husserl e consiste apenas numa explicitação do( ... ) Lebenswelt 
que Husserl, no final da sua vida, dava como tema primeiro para a fenome­
nologia?» 14 Sabemos que esta tese sobre Ser e Tempo não é propriamente 
verdadeira, até porque, em carta a Jaspers, Heidegger diz que se há alguém 
contra quem essa obra foi escrita, foi precisamente Husserl15

• No entanto, é 
esta ilusão que funda a própria compreensão que Merleau-Ponty tem da sua 
inscrição na fenomenologia - depois da explicitação ontológica do mundo da 
vida por Husserl e da analítica do Dasein por Heidegger, ele faria a explici­
tação do corpo próprio e da percepção como experiência originária no 
mundo. 

Será necessário, neste momento, convocar a noção pontiana de "mun­
do" ou "mundo da vida" (Lebenswelt). O mundo não é algo que está perante 
um sujeito como objecto temático para uma consciência, nem o ser puro a 
desvendar mediante qualquer acto reflexivo. Ele é, como diz o autor, "aquilo 
que eu vivo" e o sentido do que vivo, sentido emergente na experiência 
perceptiva, que é tão subjectiva quanto intersubjectiva e que, enquanto tal, é 
sempre também experiência histórica e cultural. Assim traduz Merleau­
-Ponty o Umwelt e Lebenswelt husserliano, pelo menos no sentido em que 
aparece na Conferência de Viena e na Crise 16

• Mundo sempre já aí, onde 
cada subjectividade incarna, numa cumplicidade promíscua, intersubjectiva, 
onde cada gesto de sentido é «a ambição de igualar a reflexão à vida 
irreflectida da consciência» 17

• Esta noção de mundo é correlativa de uma 
fenomenologia da percepção, do corpo próprio ou subjectividade incarnada 
e, enfim, da própria concepção de História. 

Neste sentido, se atendermos à interpretação que Sartre faz da obra de 
Merleau-Ponty, Elogio da Filosofia inscreve-se numa fase da sua reflexão 
que se voltou para a História (enquanto precisamente mundo intersubjectivo, 

14 P.P., p. I. 
15 «Husserl teria igualmente achado difícil de imaginar que Ser e Tempo, cujas páginas im­

pressas estavam na sua secretária no Outono de 1926, tinha sido escrito 'contra' ele - e 
também muito consciente: "se o tratado é escrito "contra" alguém é contra Husserl, que 
percebeu isso imediatamente, mas preferiu desde o princípio concentrar-se no 'lado' posi­
tivo" (carta a Jaspers, 26 de Dezembro de 1926)» Hugo OIT, Martin Heidegger-A Politi­
cal Life, trad. inglesa, Londres, HarperCollinsPublishers, 1993, p. 193. 

16 «Este mundo da vida é o mundo espácio-temporal das coisas, tal como as experimentamos 
na nossa vida pré e extra-científica e, para além desta experiência, tal como sabemos que 
elas podem nela ser experimentadas. Temos um horizonte de mundo enquanto horizonte de 
uma experiência pgssível de coisas. As coisas são: as pedras, os animais, também os ho­
mens e as formações humanas; mas tudo isto está no modo subjectivo-relativo, ainda que 
normalmente, na nossa experiência e no círculo social daqueles com quem vivemos em 
comum ( ... ), mas certamente também em relação a um fim prático, isto é, num conheci­
mento trazido por uma intenção, a saber como quando se propõe como fim uma verdade 
certa para os fins que perseguimos( ... ).» in HUSSERL, Crise, §36, pp. 156-157. 

17 P.P., p. XI. 

Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 43 

de sentidos sedimentados e acontecimentos prenhes de sentido) e «O seu 
interesse só aparentemente mudou: tudo se encontra, porque a História é 
uma espécie de envolvente, já que estamos nela ancorados» 18

• 

Parece, portanto, pacífica a afirmação de que o texto da Lição inaugural 
se inscreve no projecto fenomenológico de descrição e explicitação do 
"mundo da vida". Sendo, entretanto, uma aula inaugural no Colégio de 
França, ela não deixa de cumprir o ritual de homenagem aos predecessores e 
é exactamente o facto dessa homenagem que pode (com alguma legitimi­
dade) ser interpretado como uma filiação no espiritualismo francês. Mas, 
mesmo que Merleau-Ponty se reclame herdeiro de Bergson, essa herança é, 
antes de mais, a de um gesto, de um modo de interrogar. Diz Bento Prado 
que «Ao ler o Ensaio sobre os dados imediatos da consciência Husserl teria 
reconhecido a sua própria filosofüt» 19 e isto para mostrar que a obra de Berg­
son teria tido, desde o início, uma relação complexa, mas cúmplice, com a 
fenomenologia. Não sabemos se Merleau-Ponty tinha conhecimento desta 
afinidade reconhecida por Husserl, mas é certo que ele próprio identifica em 
Bergson o "sentido da ambiguidade" que é o seu próprio e que, com De 
Waelhens20

, foi fixado como o estilo da sua filosofia. É, então, pela categoria 
da ambiguidade que se explicita, como dissemos, a concepção de compro­
misso do autor. 

Na Lição inaugural, Merleau-Ponty defende que a filosofia é compro­
misso efectivo com os homens e com o mundo. Esta tese é repetida na carta 
com que, um ano depois21

, responde a Sartre. Nela considera a sua própria 
concepção de compromisso "mais filosófica" do que o que chama "compro­
misso continuado" de Sartre que «enfrenta (no imaginário) cada aconteci­
mento como se fosse decisivo, único e irreparável»22

• E isto porque o com­
promisso filosófico opera uma distância entre o acontecimento e o juízo que 
dele se faz, deixando ver claramente o seu sentido. No entanto, ressalva que 
esta distância não constitui uma separação entre filosofia e vida e que, por 
isso, quando se refere a Sócrates em Elogio da Filosofia, é exactamente para 

18 Situations IV, p. 264. 
19 

Bento PRADO, "Une philosophie vivante" in magazinne littéraire, n.º 386, Abril de 2000, 
p. 29. 

20 
A. De WAELHENS, Une philosophie de l'ambiguité- L'existencialisme de Merleau-Ponty, 
Louvain, Nauwelaerts, 1951 

21 A pesar de no original francês as cartas não terem a data completa (a carta de Sartre a 

22 

Merleau-Ponty tem a data de 18 de Julho, a de Merleau-Ponty a Sartre.aparece com a data 
de 8 de Julho (1953], e a de Sartre a Merleau-Ponty data de (29 de Julho de 1953]), presu­
mimos, a partir da informação do editor - "Merleau-Ponty respondeu com uma carta lon­
gamente preparada, como o testemunham os rascunhos conservados pela senhora Merleau­
-Ponty" - que a diferença entre a carta de Sartre a Merleau-Ponty e a resposta deste é de 
um ano, contrariamente ao tradutor inglês, que as data de 1953 (cf. Tlze Debate between 
Sartre and Merleau-Pnty, ob. cit.) 

m.l., Abril 1994, p. 76. 



42 Maria Teresa Castanheira 

indicação de Husserl e consiste apenas numa explicitação do( ... ) Lebenswelt 
que Husserl, no final da sua vida, dava como tema primeiro para a fenome­
nologia?» 14 Sabemos que esta tese sobre Ser e Tempo não é propriamente 
verdadeira, até porque, em carta a Jaspers, Heidegger diz que se há alguém 
contra quem essa obra foi escrita, foi precisamente Husserl15

• No entanto, é 
esta ilusão que funda a própria compreensão que Merleau-Ponty tem da sua 
inscrição na fenomenologia - depois da explicitação ontológica do mundo da 
vida por Husserl e da analítica do Dasein por Heidegger, ele faria a explici­
tação do corpo próprio e da percepção como experiência originária no 
mundo. 

Será necessário, neste momento, convocar a noção pontiana de "mun­
do" ou "mundo da vida" (Lebenswelt). O mundo não é algo que está perante 
um sujeito como objecto temático para uma consciência, nem o ser puro a 
desvendar mediante qualquer acto reflexivo. Ele é, como diz o autor, "aquilo 
que eu vivo" e o sentido do que vivo, sentido emergente na experiência 
perceptiva, que é tão subjectiva quanto intersubjectiva e que, enquanto tal, é 
sempre também experiência histórica e cultural. Assim traduz Merleau­
-Ponty o Umwelt e Lebenswelt husserliano, pelo menos no sentido em que 
aparece na Conferência de Viena e na Crise 16

• Mundo sempre já aí, onde 
cada subjectividade incarna, numa cumplicidade promíscua, intersubjectiva, 
onde cada gesto de sentido é «a ambição de igualar a reflexão à vida 
irreflectida da consciência» 17

• Esta noção de mundo é correlativa de uma 
fenomenologia da percepção, do corpo próprio ou subjectividade incarnada 
e, enfim, da própria concepção de História. 

Neste sentido, se atendermos à interpretação que Sartre faz da obra de 
Merleau-Ponty, Elogio da Filosofia inscreve-se numa fase da sua reflexão 
que se voltou para a História (enquanto precisamente mundo intersubjectivo, 

14 P.P., p. I. 
15 «Husserl teria igualmente achado difícil de imaginar que Ser e Tempo, cujas páginas im­

pressas estavam na sua secretária no Outono de 1926, tinha sido escrito 'contra' ele - e 
também muito consciente: "se o tratado é escrito "contra" alguém é contra Husserl, que 
percebeu isso imediatamente, mas preferiu desde o princípio concentrar-se no 'lado' posi­
tivo" (carta a Jaspers, 26 de Dezembro de 1926)» Hugo OIT, Martin Heidegger-A Politi­
cal Life, trad. inglesa, Londres, HarperCollinsPublishers, 1993, p. 193. 

16 «Este mundo da vida é o mundo espácio-temporal das coisas, tal como as experimentamos 
na nossa vida pré e extra-científica e, para além desta experiência, tal como sabemos que 
elas podem nela ser experimentadas. Temos um horizonte de mundo enquanto horizonte de 
uma experiência pgssível de coisas. As coisas são: as pedras, os animais, também os ho­
mens e as formações humanas; mas tudo isto está no modo subjectivo-relativo, ainda que 
normalmente, na nossa experiência e no círculo social daqueles com quem vivemos em 
comum ( ... ), mas certamente também em relação a um fim prático, isto é, num conheci­
mento trazido por uma intenção, a saber como quando se propõe como fim uma verdade 
certa para os fins que perseguimos( ... ).» in HUSSERL, Crise, §36, pp. 156-157. 

17 P.P., p. XI. 

Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 43 

de sentidos sedimentados e acontecimentos prenhes de sentido) e «O seu 
interesse só aparentemente mudou: tudo se encontra, porque a História é 
uma espécie de envolvente, já que estamos nela ancorados» 18

• 

Parece, portanto, pacífica a afirmação de que o texto da Lição inaugural 
se inscreve no projecto fenomenológico de descrição e explicitação do 
"mundo da vida". Sendo, entretanto, uma aula inaugural no Colégio de 
França, ela não deixa de cumprir o ritual de homenagem aos predecessores e 
é exactamente o facto dessa homenagem que pode (com alguma legitimi­
dade) ser interpretado como uma filiação no espiritualismo francês. Mas, 
mesmo que Merleau-Ponty se reclame herdeiro de Bergson, essa herança é, 
antes de mais, a de um gesto, de um modo de interrogar. Diz Bento Prado 
que «Ao ler o Ensaio sobre os dados imediatos da consciência Husserl teria 
reconhecido a sua própria filosofüt» 19 e isto para mostrar que a obra de Berg­
son teria tido, desde o início, uma relação complexa, mas cúmplice, com a 
fenomenologia. Não sabemos se Merleau-Ponty tinha conhecimento desta 
afinidade reconhecida por Husserl, mas é certo que ele próprio identifica em 
Bergson o "sentido da ambiguidade" que é o seu próprio e que, com De 
Waelhens20

, foi fixado como o estilo da sua filosofia. É, então, pela categoria 
da ambiguidade que se explicita, como dissemos, a concepção de compro­
misso do autor. 

Na Lição inaugural, Merleau-Ponty defende que a filosofia é compro­
misso efectivo com os homens e com o mundo. Esta tese é repetida na carta 
com que, um ano depois21

, responde a Sartre. Nela considera a sua própria 
concepção de compromisso "mais filosófica" do que o que chama "compro­
misso continuado" de Sartre que «enfrenta (no imaginário) cada aconteci­
mento como se fosse decisivo, único e irreparável»22

• E isto porque o com­
promisso filosófico opera uma distância entre o acontecimento e o juízo que 
dele se faz, deixando ver claramente o seu sentido. No entanto, ressalva que 
esta distância não constitui uma separação entre filosofia e vida e que, por 
isso, quando se refere a Sócrates em Elogio da Filosofia, é exactamente para 

18 Situations IV, p. 264. 
19 

Bento PRADO, "Une philosophie vivante" in magazinne littéraire, n.º 386, Abril de 2000, 
p. 29. 

20 
A. De WAELHENS, Une philosophie de l'ambiguité- L'existencialisme de Merleau-Ponty, 
Louvain, Nauwelaerts, 1951 

21 A pesar de no original francês as cartas não terem a data completa (a carta de Sartre a 

22 

Merleau-Ponty tem a data de 18 de Julho, a de Merleau-Ponty a Sartre.aparece com a data 
de 8 de Julho (1953], e a de Sartre a Merleau-Ponty data de (29 de Julho de 1953]), presu­
mimos, a partir da informação do editor - "Merleau-Ponty respondeu com uma carta lon­
gamente preparada, como o testemunham os rascunhos conservados pela senhora Merleau­
-Ponty" - que a diferença entre a carta de Sartre a Merleau-Ponty e a resposta deste é de 
um ano, contrariamente ao tradutor inglês, que as data de 1953 (cf. Tlze Debate between 
Sartre and Merleau-Pnty, ob. cit.) 

m.l., Abril 1994, p. 76. 



44 Maria Teresa Castanheira 

«mostrar que o filósofo não é alguém que faz livros, mas que está no 
rnundo.»23 (De notar que é também a partir desta referência a Sócrates que a 
ironia aparece corno forma de compromisso e sinónimo de ambiguidade). 
Além disso, continua, «Ataquei aqueles que colocam a filosofia fora do 
ternpo»24, citando da própria Lição que o absoluto filosófico deve ser defen­
dido em cada acontecimento. 

Ora a "boa ambi auidade" é exactarnente o resultado e o método desta 
' I:> 

atitude comprometida da filosofia. Citamos mais urna vez esta carta, que 
retorna e resume algumas das teses principais de Elogio da Filosofia: «a boa 
ambiauidade é urna ambiguidade sã, porque constata o acordo de princípio e 
a dis;ordância de facto de si, dos outros e do verdadeiro, e é a paciência que 
faz com que tudo isto caminhe em conjunto. (. .. ). Disse que, assim compre­
endida, [a filosofia] pode ser estranha ao político profissional, mas não aos 
homens ( ... ). Não se trata de mostrar que esta filosofia é possível, já que ela é 
o próprio homem corno ser paradoxal, inc~ado ~ ~ocial. Se nã~ o. fo~se, 
nada haveria a dizer ou a fazer, nada haveria de válido e tudo sena mdife­
rente.»25 Assim definido, o compromisso filosófico que se ef ectiva por meio 
da ambiauidade é o retornar, o "despertar" (como diz na Lição) da própria 
condiçã; humana, contraditória e paradoxal e, por isso, também a filosofia é 
lugar e expressão da ambiguidade. Sartre, no texto de 1961, definirá esta 
ambiauidade como "dialéctica decapitada" urna vez que, recusando a síntese, 
ela p;etende a tese e a antítese. Esta aproximação entre ambiguidade e dia­
léctica é, de facto, permitida pelos textos de Merleau-Ponty e não está, por 
isso, em questão. Interessa-nos antes a "distância" oper~da por e~te ~étodo. 
Duas passagens de Elogio da Filosofia são, quanto a isto, eluc1dat1v~. A 
primeira afirma: «a ironia não é um álibi, é urna obrigação, sendo o desmte­
resse do filósofo que lhe confere um certo tipo de acção entre os hornens»26

• 

A segunda diz: «No fim de uma reflexão que começa por suprimi-lo, para 
melhor fazer experimentar os laços de verdade que o ligam ao mundo e à 
história, o filósofo encontra, não o abismo do eu ou do saber absoluto, mas a 
imagem renovada do mundo, e nela a sua própria e a dos outros. A sua dia­
léctica ou a sua ambiguidade é apenas uma maneira de dizer aquilo que cada 
homem muito bem sabe ( ... ): em que o seu mundo privado se toma mundo 
comurn.»27 

A tese comum aos dois excertos citados é afirmação da distância face 
aos acontecimentos, que pode ser lida como suspensão da nossa adesão ao 
sentido vivido de cada acontecimento, bem corno às mediações que lhe dão 

23 idem 
24 idem 
25 idem 
26 E.F., p. 78. 
27 idem, p. 80. 

Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 45 

esse mesmo sentido (sejam elas a visão marxista da histó1ia ou a cristã). 
Porque, enfim, a própria história foi sedimentando em nós determinadas 
"interpretaçõe!" (mui~a~ delas sob a forma de ciência objectiva) que impe­
dem a capta~ao do v1v1do _como tal, isto é, a. compreensão do sentido que 
cada acontecimento tem, nao tanto no contexto da nossa situação particular, 
como no mundo dos homens, o mundo da coexistência ou simplesmente 
mundo. Deste modo, para Merleau-Ponty, a distância permite o verdadeiro 
compromisso filosófico, que não se realiza numa escolha individual, subjec­
tiva, na "verdade interior", mas sim na "verdade integral" de cada aconteci­
mento. Neste sentido, a tarefa do filósofo emerge da subjectividade para a 
coexistência e desta para a subjectividade. Se ainda se pode chamar subjecti­
vidade, ela é descentrada. Pode encontrar-se a mesma ideia na leitura que, 
em 1961, Sartre faz de Merleau-Ponty: «é uma vida que se volta sobre si 
mesma para apreender o advento da humanidade na sua singularidade ( ... ). 
Não que ele procurasse compreender( ... ) o indivíduo que era, mas antes, à 
maneira de Montaigne, a pessoa, mistura de particular e de universal.»28 

Ainda segundo Sartre, esta noção de que a intersubjectividade é lucrar de 
sentido constitui o modo como Merleau-Ponty compreendeu a "difícili;'' afir­
mação de Husserl "a consciência transcendental é intersubjectividade". 

No entanto, também o compromisso existencial sartriano é compromis­
so com o mundo da coexistência, pelo apelo à universalidade da acção e pelo 
seu carácter intersubjectivo. Se bem que em O Existencialismo é um Huma­
nis1'.10 ~e~onheça a impossibilidade de partir de um lugar que não seja o da 
subjectiv1dade, este lugar responde ainda ao imperativo da realização da 
libe~dade no mundo. Tanto Sartre como Merleau-Ponty procuram, neste 
sentido, dar conta do mesmo movimento do plano individual para a coexis­
tência, pensar a estrutura comum com que se tece o mundo da vida. Se, de 
facto, o mesmo movimento anima os seus textos (embora com fundamenta­
ção ?iferen~e) .ªdiscordância e o debate entre os dois filósofos é, para além 
da circunstancia datada e (pensamos nós) impossível de ser vivida com dis­
tância num caso ou no outro, discordância sobre o próprio sentido da feno­
menologia. 

É nest~ ~ontexto que se entende a acusação, já referida, sobre a epoché 
fen?menologica. Com ela, Sartre identifica o filósofo com o "espectador 
desmte.ressado" e, neste sentido, não comprometido com os fins práticos da 
humamdade que a atitude política realiza e que, mesmo para Husserl, têm 
um carácter de universalidade29

• Para além disso, na medida em que a redu-

28 
Situations IV, p. 265. 

29 D . 
« ?IS casos são, .então, possíveis. Ou bem os interesses da nova atitude pretendem servir 
os mt:resses da v1~a natural, ou, o que no essencial significa o mesmo, os da praxis natural 
e, e~tao, a nov.a at1'.ude é ela própria também uma atitude prática. Ela pode então ter um 
senado que se identifica com a atitude prática do político que, enquanto funcionário da na-



44 Maria Teresa Castanheira 

«mostrar que o filósofo não é alguém que faz livros, mas que está no 
rnundo.»23 (De notar que é também a partir desta referência a Sócrates que a 
ironia aparece corno forma de compromisso e sinónimo de ambiguidade). 
Além disso, continua, «Ataquei aqueles que colocam a filosofia fora do 
ternpo»24, citando da própria Lição que o absoluto filosófico deve ser defen­
dido em cada acontecimento. 

Ora a "boa ambi auidade" é exactarnente o resultado e o método desta 
' I:> 

atitude comprometida da filosofia. Citamos mais urna vez esta carta, que 
retorna e resume algumas das teses principais de Elogio da Filosofia: «a boa 
ambiauidade é urna ambiguidade sã, porque constata o acordo de princípio e 
a dis;ordância de facto de si, dos outros e do verdadeiro, e é a paciência que 
faz com que tudo isto caminhe em conjunto. (. .. ). Disse que, assim compre­
endida, [a filosofia] pode ser estranha ao político profissional, mas não aos 
homens ( ... ). Não se trata de mostrar que esta filosofia é possível, já que ela é 
o próprio homem corno ser paradoxal, inc~ado ~ ~ocial. Se nã~ o. fo~se, 
nada haveria a dizer ou a fazer, nada haveria de válido e tudo sena mdife­
rente.»25 Assim definido, o compromisso filosófico que se ef ectiva por meio 
da ambiauidade é o retornar, o "despertar" (como diz na Lição) da própria 
condiçã; humana, contraditória e paradoxal e, por isso, também a filosofia é 
lugar e expressão da ambiguidade. Sartre, no texto de 1961, definirá esta 
ambiauidade como "dialéctica decapitada" urna vez que, recusando a síntese, 
ela p;etende a tese e a antítese. Esta aproximação entre ambiguidade e dia­
léctica é, de facto, permitida pelos textos de Merleau-Ponty e não está, por 
isso, em questão. Interessa-nos antes a "distância" oper~da por e~te ~étodo. 
Duas passagens de Elogio da Filosofia são, quanto a isto, eluc1dat1v~. A 
primeira afirma: «a ironia não é um álibi, é urna obrigação, sendo o desmte­
resse do filósofo que lhe confere um certo tipo de acção entre os hornens»26

• 

A segunda diz: «No fim de uma reflexão que começa por suprimi-lo, para 
melhor fazer experimentar os laços de verdade que o ligam ao mundo e à 
história, o filósofo encontra, não o abismo do eu ou do saber absoluto, mas a 
imagem renovada do mundo, e nela a sua própria e a dos outros. A sua dia­
léctica ou a sua ambiguidade é apenas uma maneira de dizer aquilo que cada 
homem muito bem sabe ( ... ): em que o seu mundo privado se toma mundo 
comurn.»27 

A tese comum aos dois excertos citados é afirmação da distância face 
aos acontecimentos, que pode ser lida como suspensão da nossa adesão ao 
sentido vivido de cada acontecimento, bem corno às mediações que lhe dão 

23 idem 
24 idem 
25 idem 
26 E.F., p. 78. 
27 idem, p. 80. 

Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 45 

esse mesmo sentido (sejam elas a visão marxista da histó1ia ou a cristã). 
Porque, enfim, a própria história foi sedimentando em nós determinadas 
"interpretaçõe!" (mui~a~ delas sob a forma de ciência objectiva) que impe­
dem a capta~ao do v1v1do _como tal, isto é, a. compreensão do sentido que 
cada acontecimento tem, nao tanto no contexto da nossa situação particular, 
como no mundo dos homens, o mundo da coexistência ou simplesmente 
mundo. Deste modo, para Merleau-Ponty, a distância permite o verdadeiro 
compromisso filosófico, que não se realiza numa escolha individual, subjec­
tiva, na "verdade interior", mas sim na "verdade integral" de cada aconteci­
mento. Neste sentido, a tarefa do filósofo emerge da subjectividade para a 
coexistência e desta para a subjectividade. Se ainda se pode chamar subjecti­
vidade, ela é descentrada. Pode encontrar-se a mesma ideia na leitura que, 
em 1961, Sartre faz de Merleau-Ponty: «é uma vida que se volta sobre si 
mesma para apreender o advento da humanidade na sua singularidade ( ... ). 
Não que ele procurasse compreender( ... ) o indivíduo que era, mas antes, à 
maneira de Montaigne, a pessoa, mistura de particular e de universal.»28 

Ainda segundo Sartre, esta noção de que a intersubjectividade é lucrar de 
sentido constitui o modo como Merleau-Ponty compreendeu a "difícili;'' afir­
mação de Husserl "a consciência transcendental é intersubjectividade". 

No entanto, também o compromisso existencial sartriano é compromis­
so com o mundo da coexistência, pelo apelo à universalidade da acção e pelo 
seu carácter intersubjectivo. Se bem que em O Existencialismo é um Huma­
nis1'.10 ~e~onheça a impossibilidade de partir de um lugar que não seja o da 
subjectiv1dade, este lugar responde ainda ao imperativo da realização da 
libe~dade no mundo. Tanto Sartre como Merleau-Ponty procuram, neste 
sentido, dar conta do mesmo movimento do plano individual para a coexis­
tência, pensar a estrutura comum com que se tece o mundo da vida. Se, de 
facto, o mesmo movimento anima os seus textos (embora com fundamenta­
ção ?iferen~e) .ªdiscordância e o debate entre os dois filósofos é, para além 
da circunstancia datada e (pensamos nós) impossível de ser vivida com dis­
tância num caso ou no outro, discordância sobre o próprio sentido da feno­
menologia. 

É nest~ ~ontexto que se entende a acusação, já referida, sobre a epoché 
fen?menologica. Com ela, Sartre identifica o filósofo com o "espectador 
desmte.ressado" e, neste sentido, não comprometido com os fins práticos da 
humamdade que a atitude política realiza e que, mesmo para Husserl, têm 
um carácter de universalidade29

• Para além disso, na medida em que a redu-

28 
Situations IV, p. 265. 

29 D . 
« ?IS casos são, .então, possíveis. Ou bem os interesses da nova atitude pretendem servir 
os mt:resses da v1~a natural, ou, o que no essencial significa o mesmo, os da praxis natural 
e, e~tao, a nov.a at1'.ude é ela própria também uma atitude prática. Ela pode então ter um 
senado que se identifica com a atitude prática do político que, enquanto funcionário da na-



46 Maria Teresa Castanheira 

ção é compreendida em função da consciência transcendental que com ela se 
procura atingir, o filósofo desliga-se da coexistência e torna o mundo "pen­
samento de mundo", correlato de uma consciência constituinte. 

Esta denúncia de Sartre foi decisiva para a nossa compreensão da feno­
menologia por Merleau-Ponty e do sentido que nela tem a redução fenome­
nológica. A hipótese base consiste em ver na ambiguidade uma figura da 
epoché. Para ver qual o alcance desta hipótese, será necessário ter em conta a 
interpretação de Husserl por Merleau-Ponty, em dois textos de referência: o 
Prólogo à Fenomenologia da Percepção, de 1945, e o texto de homenagem a 
Husserl, de 1959, "O filósofo e a sua sombra", publicado em Sinais3º. Não 
entraremos agora nas referências que faz às próprias obras de Husserl, mas 
não podemos deixar de notar que, embora seja claro que não est~ a escrever 
sobre as mesmas obras nos dois textos, a interpretação é rigorosamente a 
mesma e parte da ideia de que existe uma contradição no próprio texto de 
Husserl. A clarificação desta contradição, enunciada já no texto de 1945, 
aparece no texto de Sinais: «Não é por acaso ou por ingenuidade que Husserl 
reconhece na redução características contraditórias( ... ). Ele diz aí o que quer 
dizer, o que é imposto pela situação de facto. É a nós que cabe não esquecer 
a metade de verdade»31

• 

Assim, o que a ambiguidade dá a ver é o sentido ambíguo da própria re­
dução, isto é, que a atitude da redução, mesmo em Husserl, tem também um 
inacabamento de princípio que se traduz numa multiplicidade de desvios de 
facto. Num primeiro sentido, a epoché é a atitude que ultrapassa a atitude 
natural e que, como diz no texto de 1945, torna o mundo imanente ao sujeito. 
Neste sentido, o que a redução alcança não é o mundo, mas, o objecto 
mundo, do qual «eu possuo a lei da constituição»32

• A ambiguidade, en­
quanto modo de ler, consiste então em ef ectuar uma distância face à cre?ça 
nessa concretização da redução, suspendendo-a, para fazer aparecer o im­
pensado desta atitude. 

Assim, no texto de 1945, explicitado pelo de 1959, torna-se claro odes­
vio de sentido que a redução tem no pensamento de Merleau-Ponty. Passa­
mos a citar: «É porque estamos completamente relacionados com o mundo 
que a única maneira que temos para nos apercebermos disso é suspender 
esse movimento, recusar-lhe a nossa cumplicidade ( ... ), ou ainda colocá-lo 
fora de jogo»33

• A redução, que não renuncia às certezas da atitude natural, 
permite assim fazê-las aparecer. (Dirá em O Visível e o Invisível, «a filosofia 

ção, é orientado para o bem comum, isto é, pretende servir na sua praxis a de todos ( ... )» 
Crise, p. 362. 

30 Signes, Paris, Gallimard, 1960 (S.), p. 30. 
31 idem, p. 240. 
32 P.P., p. V. 
33 idem., p. VIII (sub. nosso). 

Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 47 

a fé perceptiva interrogando-se a si mesma»3~) E, por isso, conclui: «Todo 
mal-entendido de Husserl com os seus intérpretes, com os «dissidentes» 

(;A.li>L'-'U'-'•·="' e, finalmente, consigo próprio, vem, precisamente, do facto de 
ser necessário, para ver este mundo como paradoxo e apreendê-lo como tal, 
romper com a n~ssa ~amiliaridade face a ele, e que esta ruptura só pode ensi­
nar-nos o brotar 1mot:J.vado do mundo. A maior lição da redução é a impossi­
bilidade de urna redução completa.»35 Ora, é conservando o primeiro sentido 
da redução enquanto redução fenomenológica, mas recusando o seu sentido 
transcendental e eidético, que Merleau--Ponty prosseo-ue na descrição do 
mundo da vida. Poderíamos designar, parafraseando S~re, esta compreen­
são da epoclzé como uma "redução decapitada", que, para Merleau-Ponty: 
«Longe de ser, como se tem acreditado, a fórmula de urna filosofia idealista, 
a redução fenomenológica é a de uma filosofia existencial: o «In-der-Welt­
-Sein» de Heidegger aparece unicamente sobre o fundo da redução fenome­
nológica.»36 

. Parece-r:_os ter.ficado c~aro que Merleau-Ponty não mais deixará de pra-
ticar a re.duçao assim defimda. E exactamente com este sentido que Isabel 
Matos Dias se refere à redução fenomenológica em Merleau-Ponty: como 
gesto de suspensão

37
, e também como exercício de «radicalidade ou de o-éne-

º se». Ma~, ressalva a autora, esse duplo movimento é redução sempre incom-
pleta38. E isso precisamente que nós encontramos também em Elogio da Fi­
losofia. 

Assim, nos excertos citados da Lição inaugural que ilustram a relacão 
entre a concepção pontiana de compromisso e a categoria da ambi o-uidade 
~nc?ntra-se o gesto de distância e da suspensão da crença face às validaçõe~ 
mgenuas para melhor ~azer aparecer a "verdade inteQTal". Essa mesma dis­
tânci~ é. reque?da face à circunstância histórica, a ~ual, como se provou, 
const1tu1 o honzonte do diálogo com Sartre. Neste sentido, a carta de Mer­
leau-Ponty é ~elucidativa: <~Se afirmas que não temos de nos ocupar com 

0 
asp~cto que ~em os acontec.1mentos aos olhos de um anticomunista e que isso 
ser~ f~er o Jogo dos reacc1onários, então suprimes em pensamento o mundo 
capit~lista e não ages pela coexistência.»39 A verdadeira redução não é su­
pressao do mu~do, mas decisão de fazer aparecer todos os fios com que se 
tece a complexidade de cada acontecimento. Nesse sentido, Merleau-Ponty 
conserva a afirmação husserliana de que a epoclzé não afirma o pensamento 

35 
M. MERLEAU-PONTY, Le Visible et l'invisible, Paris, Gallimard, 1993 (1964), p. 120. 
P.P.,p. VTII. 

36 .d 
1 em, p. IX. 

37 

Cf. Isabe~ Matos DIAS, U1'.za Ontologia do Sensível. A aventura filosófica de Merleau-
38 -Ponty, Lisboa, Centro de F1losofia da Universidade de Lisboa, 1999, p. 145. 

Cf. idem, p. 196. 
39 

m.l., Abril 1994, p. 76. 



46 Maria Teresa Castanheira 

ção é compreendida em função da consciência transcendental que com ela se 
procura atingir, o filósofo desliga-se da coexistência e torna o mundo "pen­
samento de mundo", correlato de uma consciência constituinte. 

Esta denúncia de Sartre foi decisiva para a nossa compreensão da feno­
menologia por Merleau-Ponty e do sentido que nela tem a redução fenome­
nológica. A hipótese base consiste em ver na ambiguidade uma figura da 
epoché. Para ver qual o alcance desta hipótese, será necessário ter em conta a 
interpretação de Husserl por Merleau-Ponty, em dois textos de referência: o 
Prólogo à Fenomenologia da Percepção, de 1945, e o texto de homenagem a 
Husserl, de 1959, "O filósofo e a sua sombra", publicado em Sinais3º. Não 
entraremos agora nas referências que faz às próprias obras de Husserl, mas 
não podemos deixar de notar que, embora seja claro que não est~ a escrever 
sobre as mesmas obras nos dois textos, a interpretação é rigorosamente a 
mesma e parte da ideia de que existe uma contradição no próprio texto de 
Husserl. A clarificação desta contradição, enunciada já no texto de 1945, 
aparece no texto de Sinais: «Não é por acaso ou por ingenuidade que Husserl 
reconhece na redução características contraditórias( ... ). Ele diz aí o que quer 
dizer, o que é imposto pela situação de facto. É a nós que cabe não esquecer 
a metade de verdade»31

• 

Assim, o que a ambiguidade dá a ver é o sentido ambíguo da própria re­
dução, isto é, que a atitude da redução, mesmo em Husserl, tem também um 
inacabamento de princípio que se traduz numa multiplicidade de desvios de 
facto. Num primeiro sentido, a epoché é a atitude que ultrapassa a atitude 
natural e que, como diz no texto de 1945, torna o mundo imanente ao sujeito. 
Neste sentido, o que a redução alcança não é o mundo, mas, o objecto 
mundo, do qual «eu possuo a lei da constituição»32

• A ambiguidade, en­
quanto modo de ler, consiste então em ef ectuar uma distância face à cre?ça 
nessa concretização da redução, suspendendo-a, para fazer aparecer o im­
pensado desta atitude. 

Assim, no texto de 1945, explicitado pelo de 1959, torna-se claro odes­
vio de sentido que a redução tem no pensamento de Merleau-Ponty. Passa­
mos a citar: «É porque estamos completamente relacionados com o mundo 
que a única maneira que temos para nos apercebermos disso é suspender 
esse movimento, recusar-lhe a nossa cumplicidade ( ... ), ou ainda colocá-lo 
fora de jogo»33

• A redução, que não renuncia às certezas da atitude natural, 
permite assim fazê-las aparecer. (Dirá em O Visível e o Invisível, «a filosofia 

ção, é orientado para o bem comum, isto é, pretende servir na sua praxis a de todos ( ... )» 
Crise, p. 362. 

30 Signes, Paris, Gallimard, 1960 (S.), p. 30. 
31 idem, p. 240. 
32 P.P., p. V. 
33 idem., p. VIII (sub. nosso). 

Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 47 

a fé perceptiva interrogando-se a si mesma»3~) E, por isso, conclui: «Todo 
mal-entendido de Husserl com os seus intérpretes, com os «dissidentes» 

(;A.li>L'-'U'-'•·="' e, finalmente, consigo próprio, vem, precisamente, do facto de 
ser necessário, para ver este mundo como paradoxo e apreendê-lo como tal, 
romper com a n~ssa ~amiliaridade face a ele, e que esta ruptura só pode ensi­
nar-nos o brotar 1mot:J.vado do mundo. A maior lição da redução é a impossi­
bilidade de urna redução completa.»35 Ora, é conservando o primeiro sentido 
da redução enquanto redução fenomenológica, mas recusando o seu sentido 
transcendental e eidético, que Merleau--Ponty prosseo-ue na descrição do 
mundo da vida. Poderíamos designar, parafraseando S~re, esta compreen­
são da epoclzé como uma "redução decapitada", que, para Merleau-Ponty: 
«Longe de ser, como se tem acreditado, a fórmula de urna filosofia idealista, 
a redução fenomenológica é a de uma filosofia existencial: o «In-der-Welt­
-Sein» de Heidegger aparece unicamente sobre o fundo da redução fenome­
nológica.»36 

. Parece-r:_os ter.ficado c~aro que Merleau-Ponty não mais deixará de pra-
ticar a re.duçao assim defimda. E exactamente com este sentido que Isabel 
Matos Dias se refere à redução fenomenológica em Merleau-Ponty: como 
gesto de suspensão

37
, e também como exercício de «radicalidade ou de o-éne-

º se». Ma~, ressalva a autora, esse duplo movimento é redução sempre incom-
pleta38. E isso precisamente que nós encontramos também em Elogio da Fi­
losofia. 

Assim, nos excertos citados da Lição inaugural que ilustram a relacão 
entre a concepção pontiana de compromisso e a categoria da ambi o-uidade 
~nc?ntra-se o gesto de distância e da suspensão da crença face às validaçõe~ 
mgenuas para melhor ~azer aparecer a "verdade inteQTal". Essa mesma dis­
tânci~ é. reque?da face à circunstância histórica, a ~ual, como se provou, 
const1tu1 o honzonte do diálogo com Sartre. Neste sentido, a carta de Mer­
leau-Ponty é ~elucidativa: <~Se afirmas que não temos de nos ocupar com 

0 
asp~cto que ~em os acontec.1mentos aos olhos de um anticomunista e que isso 
ser~ f~er o Jogo dos reacc1onários, então suprimes em pensamento o mundo 
capit~lista e não ages pela coexistência.»39 A verdadeira redução não é su­
pressao do mu~do, mas decisão de fazer aparecer todos os fios com que se 
tece a complexidade de cada acontecimento. Nesse sentido, Merleau-Ponty 
conserva a afirmação husserliana de que a epoclzé não afirma o pensamento 

35 
M. MERLEAU-PONTY, Le Visible et l'invisible, Paris, Gallimard, 1993 (1964), p. 120. 
P.P.,p. VTII. 

36 .d 
1 em, p. IX. 

37 

Cf. Isabe~ Matos DIAS, U1'.za Ontologia do Sensível. A aventura filosófica de Merleau-
38 -Ponty, Lisboa, Centro de F1losofia da Universidade de Lisboa, 1999, p. 145. 

Cf. idem, p. 196. 
39 

m.l., Abril 1994, p. 76. 



48 Maria Teresa Castanheira 

sobre a realidade, mas sim que é suspensão da crença natural na realidade 
do mundo da vida para a poder apreender sob outra forma. 

3. Merleau-Ponty e Husserl: o filósofo como funcionário da humani­
dade 
A ambiguidade, tomada como gesto de suspensão e dist~cia, torna-se 

operante na própria filiação de Merleau-Ponty na fenomenologia de Husse.rl, 
já que é também movimento de dissidência. Isto porque, por um lado, a~ei~a 

0 sentido da epoché tal como é enunciado na Crise: «Faz parte da propna 
natureza desta tarefa que se tornou a nossa, que o método desta ciência de 
um crénero novo( ... ) se articule numa pluralidade de passos, em que cada um 
pos;ua de uma maneira nova o carácter de uma epoché, isto é, uma distância 
que se tem face às validações naturais ingénuas e: em tod? o caso, das que 
estão já em vigor»4º. Mas, por outro lado, ao ~ceitar o ~etodo, opera um~ 
torcão no sentido dessa ciência, a qual requerena, como diz Bernet, a epoche 
e ~ redução transcendental como metodologicamente necessárias, já que 
permitem ultrapassar o modo subjectivo-relativo da atitude natural do mundo 
da vida para o modo subjectivo-transcendental

41
• • 

Poderíamos prolongar esta análise da ambiguidade como gesto de fih~­
ção desviante. No entanto, porque nos interessa reto.mar a nossa questao 
inicial do compromisso filosófico, não o faremos. Salientamos, no entanto, 
que, para além de se constituir como suspensão e distância, a epoché de 
Merleau-Ponty conserva também o sentido que lhe dá Husserl de "mudança 
de atitude", tal como se pode ler na Crise: «Talvez se possa .mostrar qu~ a 
atitude fenomenológica total, e a epoché que dela faz parte, sejam por essen: 
eia chamadas a produzir antes de mais uma mudança pessoal coi:ip.leta qu~ .e 
de comparar, primeiro, a uma conversão religiosa, mas ~ue, e~ ultima análi­
se, tem em si a significação da maior metamorfose existencial que alguma 
vez foi confiada à humanidade como tal.»

42 

Podemos então passar à análise do compromisso filosófico.' si~ado na 
questão da relação entre filosofia e política. Apesar da ambigmdade de 
Merleau-Ponty, parece-nos que, quanto a esta questão, não se efectua um 
desvio, mas uma verdadeira filiação. 

Segundo François Ewald, quando publica a correspondência, Merleau-
-Ponty recusa a oposição e?tr.e filosofia e política on~,e Sar~~ o prete°:de 
encerrar. De facto, o autor distmgue entre o que chama o político profissio-

4° Crise, pp. 153-154. 
41 Cf. Rudolf Bernet, Iso Kern, Eduard Marbach, Edmund Husserl: Darstellung seines 

Denkens, Harnburg, Félix Meiner Verlag, 1089. Tradução italiana: Edmund Husserl, Bo­
logna, II Mulino (Universale Paperbacks), 1992, p. 291. 

42 Crise, p. 156. 

Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 49 

nar', que em Elogio da Filosofia corresponde à escolha unidireccional (sé­
ria), e a política enquanto forma de compromisso, que, tal como a paixão e a 
própria vida, é forma de experienciar o ser. De algum modo opera aqui a 
ambiguidade dialéctica de Merleau-Ponty. Mas, apesar de reconhecer a pro­
fundidade da experiência política, tanto quanto a reconhece à filosofia, 
Merleau-Ponty prefere optar pelo compromisso filosófico com a verdade 
emergente no mundo da vida. Até mesmo porque «se o filósofo desde já 
deixa entender qualquer coisa daquilo que o grande homem se exclui, salva a 
verdade para todos, até mesmo para o homem de acção, que dela precisa, 
pois nunca nenhum condutor de povos disse que se desinteressava da verda­
de.» 43 É deste modo que se efectua o compromisso com o mundo que, no 
texto de 1945, se trata de perceber e conduzir ao conceito. 

Ora, a posição de Husserl nada tem de ambígua no que diz respeito à 
relação entre a política e a filosofia. Na Conferência de Viena, distingue 
claramente a política enquanto atitude prática, na qual, sem se deixar a atitu­
de natural, se tem já a atitude de universalidade, da atitude teorética da filo­
sofia, que «repousa sobre a epoché voluntária de toda a prática»44

• E, desta 
nova atitude, que vimos ser metamorfose existencial, surge o filósofo como 
"funcionário da humanidade", oposto ao político enquanto "funcionário da 
nação", pois ela «faz nascer a questão nova da verdade (não da verdade quo­
tidiana), que valha do mesmo modo para todos»45

• Sem recorrer à figura de 
Sócrates, como faz Merleau-Ponty na Lição inaugural, mas com um genérico 
"Tales, etc.", Husserl localiza a emergência da racionalidade filosófica na 
Grécia e, mostra que ela consiste numa nova espécie de cultura (europeia) 
que «não está ligada ao solo de uma tradição nacional»46

• Se considerarmos o 
contexto histórico que está por trás destas linhas (o nazismo, a filiação hei-: 
deggeriana no partido nacional socialista, a surpreendente ruptura que Ser e 
Tempo representa com o seu próprio trabalho) não será de estranhar a insis­
tência com que Husserl evoca esta «comunidade de interesses puramente 
ideais entre os homens que vivem para a filosofia, cujo lugar é a consagração 
de ideias que não são simplesmente úteis para todos, mas que são igualmente 
próprias de todos»47 e que não tem (leia-se não deverá ter) qualquer tipo de 
fronteira nacional. 

Não vale a pena prolongarmos a análise, pois parece-nos ter chegado ao 
essencial dos dois discursos. Constatamos neles a mesma angústia que se 
esforça por compreender o brotar imotivado em nós, contemporâneo do 
mundo da vida, das relações de poder. Desta comum angústia ressurge ainda 

43 E.F., p. 78. 
44 Crise, p. 362. 
45 idem, p. 368. 
46 

idem, p. 367. 
47 

idem, p. 368. 



48 Maria Teresa Castanheira 

sobre a realidade, mas sim que é suspensão da crença natural na realidade 
do mundo da vida para a poder apreender sob outra forma. 

3. Merleau-Ponty e Husserl: o filósofo como funcionário da humani­
dade 
A ambiguidade, tomada como gesto de suspensão e dist~cia, torna-se 

operante na própria filiação de Merleau-Ponty na fenomenologia de Husse.rl, 
já que é também movimento de dissidência. Isto porque, por um lado, a~ei~a 

0 sentido da epoché tal como é enunciado na Crise: «Faz parte da propna 
natureza desta tarefa que se tornou a nossa, que o método desta ciência de 
um crénero novo( ... ) se articule numa pluralidade de passos, em que cada um 
pos;ua de uma maneira nova o carácter de uma epoché, isto é, uma distância 
que se tem face às validações naturais ingénuas e: em tod? o caso, das que 
estão já em vigor»4º. Mas, por outro lado, ao ~ceitar o ~etodo, opera um~ 
torcão no sentido dessa ciência, a qual requerena, como diz Bernet, a epoche 
e ~ redução transcendental como metodologicamente necessárias, já que 
permitem ultrapassar o modo subjectivo-relativo da atitude natural do mundo 
da vida para o modo subjectivo-transcendental

41
• • 

Poderíamos prolongar esta análise da ambiguidade como gesto de fih~­
ção desviante. No entanto, porque nos interessa reto.mar a nossa questao 
inicial do compromisso filosófico, não o faremos. Salientamos, no entanto, 
que, para além de se constituir como suspensão e distância, a epoché de 
Merleau-Ponty conserva também o sentido que lhe dá Husserl de "mudança 
de atitude", tal como se pode ler na Crise: «Talvez se possa .mostrar qu~ a 
atitude fenomenológica total, e a epoché que dela faz parte, sejam por essen: 
eia chamadas a produzir antes de mais uma mudança pessoal coi:ip.leta qu~ .e 
de comparar, primeiro, a uma conversão religiosa, mas ~ue, e~ ultima análi­
se, tem em si a significação da maior metamorfose existencial que alguma 
vez foi confiada à humanidade como tal.»

42 

Podemos então passar à análise do compromisso filosófico.' si~ado na 
questão da relação entre filosofia e política. Apesar da ambigmdade de 
Merleau-Ponty, parece-nos que, quanto a esta questão, não se efectua um 
desvio, mas uma verdadeira filiação. 

Segundo François Ewald, quando publica a correspondência, Merleau-
-Ponty recusa a oposição e?tr.e filosofia e política on~,e Sar~~ o prete°:de 
encerrar. De facto, o autor distmgue entre o que chama o político profissio-

4° Crise, pp. 153-154. 
41 Cf. Rudolf Bernet, Iso Kern, Eduard Marbach, Edmund Husserl: Darstellung seines 

Denkens, Harnburg, Félix Meiner Verlag, 1089. Tradução italiana: Edmund Husserl, Bo­
logna, II Mulino (Universale Paperbacks), 1992, p. 291. 

42 Crise, p. 156. 

Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 49 

nar', que em Elogio da Filosofia corresponde à escolha unidireccional (sé­
ria), e a política enquanto forma de compromisso, que, tal como a paixão e a 
própria vida, é forma de experienciar o ser. De algum modo opera aqui a 
ambiguidade dialéctica de Merleau-Ponty. Mas, apesar de reconhecer a pro­
fundidade da experiência política, tanto quanto a reconhece à filosofia, 
Merleau-Ponty prefere optar pelo compromisso filosófico com a verdade 
emergente no mundo da vida. Até mesmo porque «se o filósofo desde já 
deixa entender qualquer coisa daquilo que o grande homem se exclui, salva a 
verdade para todos, até mesmo para o homem de acção, que dela precisa, 
pois nunca nenhum condutor de povos disse que se desinteressava da verda­
de.» 43 É deste modo que se efectua o compromisso com o mundo que, no 
texto de 1945, se trata de perceber e conduzir ao conceito. 

Ora, a posição de Husserl nada tem de ambígua no que diz respeito à 
relação entre a política e a filosofia. Na Conferência de Viena, distingue 
claramente a política enquanto atitude prática, na qual, sem se deixar a atitu­
de natural, se tem já a atitude de universalidade, da atitude teorética da filo­
sofia, que «repousa sobre a epoché voluntária de toda a prática»44

• E, desta 
nova atitude, que vimos ser metamorfose existencial, surge o filósofo como 
"funcionário da humanidade", oposto ao político enquanto "funcionário da 
nação", pois ela «faz nascer a questão nova da verdade (não da verdade quo­
tidiana), que valha do mesmo modo para todos»45

• Sem recorrer à figura de 
Sócrates, como faz Merleau-Ponty na Lição inaugural, mas com um genérico 
"Tales, etc.", Husserl localiza a emergência da racionalidade filosófica na 
Grécia e, mostra que ela consiste numa nova espécie de cultura (europeia) 
que «não está ligada ao solo de uma tradição nacional»46

• Se considerarmos o 
contexto histórico que está por trás destas linhas (o nazismo, a filiação hei-: 
deggeriana no partido nacional socialista, a surpreendente ruptura que Ser e 
Tempo representa com o seu próprio trabalho) não será de estranhar a insis­
tência com que Husserl evoca esta «comunidade de interesses puramente 
ideais entre os homens que vivem para a filosofia, cujo lugar é a consagração 
de ideias que não são simplesmente úteis para todos, mas que são igualmente 
próprias de todos»47 e que não tem (leia-se não deverá ter) qualquer tipo de 
fronteira nacional. 

Não vale a pena prolongarmos a análise, pois parece-nos ter chegado ao 
essencial dos dois discursos. Constatamos neles a mesma angústia que se 
esforça por compreender o brotar imotivado em nós, contemporâneo do 
mundo da vida, das relações de poder. Desta comum angústia ressurge ainda 

43 E.F., p. 78. 
44 Crise, p. 362. 
45 idem, p. 368. 
46 

idem, p. 367. 
47 

idem, p. 368. 



50 Maria Teresa Castanheira 

o apelo a uma verdade, independente dos poderes empíricos ou da subjecti­
vidade empírica, como tarefa a cumprir e compromisso com a humanidade 
das "tarefas infinitas", que é, segundo Husserl, a humanidade europeia. 

Abstract 

This essay is an attempt to read Merleau-Ponty's ln Praise of Philosophy as a 
text in which the French phenomenologist breaks with Sartre and at the sarne time 
states his view on philosophical engagement and the relation between philosophy 
and politics. By reading this Lecture as a reply to Sartre l shall argue that there is a 
connection between this text and the lively debâte that in the fifties opposed the two 
French philosophers on the place of philosophy in the Lebenswelt. ln the letters 
exchanged at the time, first edited by François Ewald and published in 1994, one can 
find evidence for understanding their different views. 

ln the Lecture Merleau-Ponty never mentions either Sartre's name or his phi­
losophy. However, l shall argue that some ofMerleau-Ponty's most important theses 
are directed against Sartre, namely, when the former claims that there is an opposi­
tion between the philosopher and the man of action (or the professional politician). 

ln part one I shall analyse Sartre's letter to Merleau-Ponty claiming that the 
Lecture is a self-justification of sorts and accusing him of practising the phenomeno­
logical snox17. This accusation by Sartre is evidence of a clear difference between 
the sartrean concept of "existential engagement" and Merleau--Ponty's own concept 
of the refusal of choice. 

ln part two, I shall try to show that ln Praise of Philosophy belongs to Merleau­
-Ponty' s inquiries in phenomenology and this fact must be taken into account. The 
analysis of Merleau-Ponty' s letter to Sartre explaining the Lecture clearly shows the 
relation between the concept of good ambiguity and the concept of engagement. At 
this point it becomes quite obvious that the dispute between the two philosophers is 
not over the meaning of engagement but indeed about the meaning of phenomeno­
logy and phenomenological snox11. I shall argue that Merleau-Ponty's ambiguity is 
mainly a kind of the husserlean ê1COX11· I shall also claim that one finds a clear echo 
of Husserl' s Vienna Lecture in Merleau-Ponty' s ln Praise of Philosophy. 

Finally, I shall show that both lectures are replies to unmentioned philosophers, 
in which both refuse to identify philosophy with political engagement or national 
engagement. For them, the task of philosophy is truth as engagement with humanity. 

A FENOMENOLOGIA CIENTÍFICA DE BACHELARD 1 

Joaquim Carlos Araújo 

§ 1. Introdução. 

~- nível fenomenológico Gaston Bachelard (1884-1962) conseguiu 
adqumr um lugar de destacada relevância entre os autores mais sio-nificati­
vos da relação fenomenologia/ciência, nomeadamente no âmbito da

0
fenome­

nologia do_ trabalho do sujeito que produz o conhecimento científico. No 
entanto, f01 na ve:tente da ~sicologia e psicanálise, de um modo geral, que 
ele se tornou mais conhecido dentro dos circuitos fenomenolócricos2• De 
facto, a sua incontornável contribuição deu-se, essencialmente, no 

0
âmbito da 

fenomenologia da imaginação (como, julgamos, tivemos já oportunidade de 
tentar demonstrar3): o que ? co~oca entre os lmsserlianamente inspirados 
numa fenomenologia por assim dizer mais branda. 

De m~rr:ento, esta investigação pretende fornecer alguma clarificação 
para a tematica fenomenológica nas reflexões de filosofia das ciências. A 
questão será saber até que ponto, e especialmente no pensamento de Gaston 
Bachelard, a análise fenomenológica se deixa traduzir na problemática cien­
t~fica. De qu~ maneira este método filosófico pretende, eventualmente, sus­
citar uma maior desmistificação da ciência? O que é que permite a Bachelard 

1 
Siglas usada~ para as obras de Bachelard: (ARPC) - L'Activité Rationaliste de la Physique 
Conten!porame; (DD) - La Dialectique de la Durée; (E) - Études; (ECA) _ Essai sur la 
C~m1ai_ssa~1ce Approchée; (CG) - Conferência de Genebra; (FES) - La Formation de f'Es­
pnt Sc1e_11!ifi_q11e - c~ntrib11tio11 a une psyclwnalyse de la co11naissa11ce objective; (MR) _ 
Le Matenahsme Rat101111el; (NES) - le Nouvel Esprit Scientifique; (PhN) - La Philoso hie 
du Non; (RA) - le Rationalisme Appliqué p 

2 
Num estudo clássico da p~laca ~ymieniecka (Anna-Teresa), discípula de Roman Ingarden 
- Plze11ome11ology anc • .' Sc1e~1ce m Contemporary European Tl1011ght, The Noonday Press, 
N:w _York, 1962 - e refenda, com alguma frequência, a obra (estética) bachelardiana 
pnnc1palmente acerca da potência da imaginação, enquanto «força unificadora da~ 
faculdades psicológicas» (pp. 159 e ss.). 

3 
No nosso estudo A Imaginação Material, Universitária Editora, Lisboa, 2000. 

Phainomenon, n.º 4, Lisboa, Edições Colibri, pp. 51-90. 


	A
	B

