FENOMENOLOGIA E COMPROMISSO
O debate entre Merleau-Ponty e Sartre

Maria Teresa Castanheira

Introducio

A questdio do compromisso filosdfico ira ser abordada a partir da Licio
inaugural proferida por Merleau-Ponty no Colégio de Franca, em 1952'. No
entanto, a abordagem desta questfio em Elogio da Filosofia assenta, antes de
mais, em duas teses, mediante as quais defendemos a inscricdo deste texto na
fenomenologia e, muito concretamente, na fenomenologia de Husserl.

A primeira tese afirma que Elogio da Filosofia se constitui como um
texto de ruptura e de demarcacéo face a um interlocutor identificdvel, mas
nunca referido no corpo do texto. Assim, como indica o subtitulo do presente
texto, é o debate com Sartre que marca decisivamente a afirmac#o insistente
de algumas das teses da Lic#o inaugural. A constatacfo da presenca ausente
deste interlocutor sé se tornou possivel pela publicacgo, em 1994, das cartas
trocadas entre Sartre e Merleau-Ponty®, por ocasido da ruptura intelectual e
politica que ocorreu entre ambos. Ela teve origem num desacordo filoséfico
em torno do sentido dos acontecimentos histéricos e numa desavenga pes-
soal na revista Les Temps Modernes, dirigida oficialmente, como se sabe,
por Sartre, mas também dirigida efectivamente por Merleau-Ponty, o qual,
apesar da insisténcia de Sartre, nunca assumiu oficialmente essa condic#o.

! M. MERLEAU-PONTY, Eloge de la Philosophie, Paris, Gallimard, 1953; Elogio da Filoso-
fia, tradugdo portuguesa de Anténio Braz Teixeira, Lisboa, GuimarZes Ed., 1986, 3° edicio
(EF)

«Les inédits du magazinne littéraire — Sartre, Merleau-Ponty: les lettres d’une rupture»,
magazinne littéraire, n.° 320, Abril de 1994 (m.1., Abril 1994)

A mesma correspondéncia foi traduzida para inglés e publicada em John STEWART (ed.),
The Debate between Sartre and Merleau-Ponty, Evanston, Illianois, Northwestern Univer-
sity Press, 1998

Phainomenon, n.° 4, Lisboa, Edi¢des Colibri, pp. 37- 50.



38 Maria Teresa Castanheira

Na primeira dessas cartas, Sartre refere-se expressamente a Elogio da
Filosofia como “auto-justificacio” de Merleau-Ponty, denunciando a atitude
deste como exercicio de epoché fenomenoldgica. Foi precisamente esta de-
nincia de Sartre que nos conduziu a formulacfo da segunda tese: embora a
filosofia, cuja tarefa se trata af de definir, nunca seja referida como fenome-
nologia, € ainda no horizonte fenomenoldgico que este texto se inscreve, € €
nele que é pensado o sentido do compromisso do fildsofo. Ora, 0 modo do
compromisso sé se explicita pelo recurso a categoria da ambiguidade que é
central neste texto de Merleau-Ponty. Formuldmos entdo uma hipétese: con-
siderar a ambiguidade como figura da epoché, ji que se trata de um método
que, suspendendo a crenga, permite fazer aparecer a “verdade integral” que
Merleau-Ponty considera ser a vocag#o da filosofia e a tarefa do filésofo.

Mas, se € assim, como n#o reconhecer ainda neste discurso a voz do
“mestre”? Assim, constatimos que existe neste texto uma ressonincia da
Conferéncia proferida por Husserl em Viena®, no ano de 1935. Concluimos,
entdio, que existe uma semelhanca de fundo entre estes dois textos, ndo s6
pela filiacdo de Merleau-Ponty na fenomenologia de Husserl, mas também e
sobretudo pelo modo como ambos respondem a essa questdo essencial que é
a das formas possiveis do compromisso filoséfico. Essa resposta ndo pode,
em nenhum dos casos, ser desligada da vivéncia dos acontecimentos que lhe
deram origem e, também no caso de Husserl, do interlocutor mais préximo a
quemn, na referida conferéncia, se dirige, ou seja, Martin Heidegger.

Esta incursfo na dimenséo vivida dos acontecimentos, que se esconde
nos textos que iremos convocar, ndo pretende reduzir a anélise do texto filo-
s6fico a uma compreensdo da vida do autor, despojando qualquer das obras
do seu contetido temaético ou do sentido que tem na globalidade do trabalho
dos seus autores. Tal ndo seria possivel nem sequer legitimo. Mas, a nossa
leitura ganha legitimidade com Merleau-Ponty, quando, no Prélogo a Feno-
menologia da Percepgdo, se interroga sobre se € necessrio compreender
uma doutrina pelo seu contetido manifesto ou pelos acontecimentos da vida
do autor, e responde: «Deve-se compreender de todas as maneiras (...). To-
das as explicacbes econémicas, psicolégicas de uma doutrina sfo verdadei-
ras, pois o pensador s6 pensa a partir do que ele é.»* E evidente que, 2 se-
melhanca do filésofo, podemos afirmar que nenhuma perspectiva unilateral
se pode pretender verdadeira. Consideramos, no entanto, que o enraizamento
de Elogio da Filosofia na vida pessoal do filésofo faz parte de uma heuristi-

* (“A crise da humanidade europeia e a filosofia™) “Die Krisis des europiischen Menschen-
tums und die Philosophie” in HUSSERL, Die Krisis der Europaischen Wissenschaften und
die Transzendentale Phaenomenologie, trad. francesa de Gérard Granel: La crise des
sciences européennes et la phénomenologie transcendentale (Crise) Paris, Gallimard,
1972, Annexes, I, pp. 347-383

* M. MERLEAU-PONTY, La Phénoménologie de la Perception, Paris, Gallimard, 1993
(1* ed. 1945) (P.P.), Avant Propos, p. XIV




Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 39

ca do texto e das linhas de fuga que enuncia, permitindo a resposta 4 nossa

questdo inicial, isto €, saber o que se entende fenomenologicamente por
compromisso, que em Sartre € “compromisso existencial”.

1. O debate com Sartre

Retomemos, entdo, a dimenséo vivida dos acontecimentos. Ela é, aligs,
descrita e compreendida por Sartre em Situations IV, no texto de homena-
gem a Merleau-Ponty, escrito em 1961. Nele, refere-se a ruptura entre ambos
como um incidente na aventura de uma amizade. Niio duvidamos das suas
palavras: elas indicam que, por trds de um conflito pontual e datado, se trata
da mesma tentativa de compreender as «dificeis relacdes do fildsofo com os
outros e com a vida». No entanto, este sentido posterior nfo anula os contor-
nos intensamente vividos deste incidente, que a correspondéncia deixa trans-
parecer. Segundo Frangois Ewald, o editor das cartas, a desavenca pessoal na
revista Les Temps Modernes tem origem numa ruptura emergente entre os
membros da revista, por ocasifio da Guerra da Coreia, e na publicacio do
artigo de Sartre, “Os comunistas e a paz”, de 1952, escrito sob raiva por
ocasido da prisdo de Jacques Duclos, entdo Secretdrio Geral do Partido Co-
munista. Nele defende que se deve tomar partido e defender os comunistas
quando atacados. Merleau-Ponty reage e pretende publicar, no mesmo nime-
ro da revista, um artigo onde exporia a sua prépria posicdo politica, mas
Sartre recusa que uma opinido diferente da sua seja publicada. Segundo Sar-
tre, outro artigo houve, de outro autor, que deu origem A mesma situacgo,
isto €, ao artigo de Merleau-Ponty de explicitagdo da sua prépria posicio
politica e que Sartre ndo publica, o que levou & demissdo de Merleau-Ponty®.
Seja como for, 0 que estd aqui em jogo €, sem diivida, a relaciio entre a filo-
sofia e a experiéncia politica e, neste caso concreto, entre o filésofo como
“espectador desinteressado” e a sua condigio de membro de uma comunida-
de histérica e social. ,

Nesta fase da vida de Sartre, a que Bernard-Henri Levy-chama a do
“intelectual comprometido™, trata-se de afirmar que o filésofo deve tomar
partido, escolher e agir escrevendo, assumindo a sua escolha como projecto
universalmente compreensivel para todo o homem. Nesta medida, a partir de
O Existencialismo é um Humanismo®, de 1946, o compromisso filoséfico é
entendido como realizagfo da liberdade em acgBes concretas que nos fazem

3 Jean-Paul SARTRE, “Merleau-Ponty vivant” in Situations IV, Paris, Gallimard, 1964

S A mesma tese é defendida pelo tradutor da correspondéncia para inglés (The Debate bet-
ween Sartre and Merleau-Ponty, ob. cit., pp. 328-329)

7 Une philosophie par ruptures, un entretien avec Bernard-Henri Lévy, propds recuellis par
Jean-Jacques Brochier” in magazine littéraire n.° 384, Fevereiro de 2000, pp. 22-27.

¥ Jean-Paul SARTRE, O Existencialismo é um Humanismo, trad. port. de Virgilio Ferreira,
Lisboa, Editorial Presenga, 1970, 3° edigio



40 Maria Teresa Castanheira

ser o que somos (livres absolutamente), tomando a liberdade dos outros
como um fim, sendo esse o tnico critério de um juizo de facto que se pode
fazer sobre as ac¢des dos outros, isto é, constatar que houve um erro de mé-
-fé. A partir desta fundamentacfo, nfio serd, portanto, admissivel que o fil6-
sofo n#o escolha, uma vez que, estando ja envolvido, comprometido, resta-
-lhe assumir como seu um compromisso politico e teérico que a Histdria
reclama.

Ora, as teses de Elogio da Filosofia vdo em sentido inverso. Partindo da
mesma reflexfio sobre a relac@o entre a filosofia € o mundo da vida ou da
coexisténcia, a primeira das teses € a afirmacéo da ambiguidade, ou do sen-
tido da ambiguidade como caracteristica comum a todos os filgsofos. Esta
ambiguidade traduz-se, nos dois capitulos finais, na recusa do filésofo em
agir, em ser “homem de ac¢do” ou politico. Mas estd sempre presente en-
quanto categoria interpretativa dos casos empiricos dos filésofos que, de
algum modo, souberam conservar o paradoxo inerente & condi¢do humana e
traduzi-lo numa filosofia ndo absoluta e sempre a fazer-se’. Uma das notas
(dis)sonantes deste texto da Licfo inaugural € a afirmacfo insistente da im-
possibilidade de partir de um lugar absoluto ou de poder 14 chegar, seja esse
lugar o catolicismo, o marxismo, a filosofia dos grandes sistemas, ou a es-
colha séria do homem de acc¢fio, que diz sim a uma tnica coisa. Neste senti-
do, o filésofo pretende estar em todo o lado ao mesmo tempo, ndo estando
nunca em lugar algum. Como n#o reconhecer nestas férmulas uma resposta
negativa a um imperativo de acc#o e de compromisso no sentido sartriano?

Na primeira das cartas a que ja fizemos alusfo, escreve Sartre: «A tua
licdo inaugural nfio é minimamente convincente, se com ela esperas definir o
filésofo. Neste sentido, tudo lhe falta. Mas, antes deste problema, existe ou-
tro: serd qualquer coisa como a filosofia possivel? Seria admirdvel se se tra-
tasse apenas do auto-retrato do pintor. Ou mesmo de uma auto-justificacgo.
Mas, enfim, tomando-a por tal, impede-te de julgar os néo filésofos.»"

Esta ideia de auto-justificacdo funda, de algum modo, a nossa primeira
tese: é bem possivel que, a par da explicitacio de um projecto filoséfico e de
uma investiga¢do a cumprir no Colégio de Franga, Merleau-Ponty responda
indirectamente a urgéncia sartriana do compromisso e simultaneamente ao
caricter paradoxal do seu préprio percurso, de que Sartre dd conta em Situa-
tions IV. Cristdo sem o ser, marxista sem o ser, director de uma revista sem o
ser, poderd reabilitar-se em Elogio da Filosofia, mostrando que a recusa do
filésofo a abandonar-se a uma escolha na praxis humana tem um sentido?

No entanto, o essencial deste debate ainda ndo foi abordado. Ele pode
ser introduzido pela pergunta de Sartre no excerto da carta citada: serd qual-
quer coisa como a filosofia possivel? A menos que se pretenda ver nesta

® cf. carta de Merleau-Ponty a Sartre in m.1., Abril 1994, p. 76.
' m.L., Abril 1994, p. 71.




Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 41

questdo uma recusa do préprio Sartre em ser filésofo, pois, como dizem al-
gumas biografias, sempre quis ser um homem de acc¢@o, € a prépria concep-
cdo de filosofia que Elogio da Filosofia apresenta que é posta em causa, por
se poder ler como descomprometida, nfo envolvida no mundo humano das
tensdes. politicas e sociais, e permitir que a liberdade constitutiva do ser hu-
mano seja afectada e diminuida. Neste sentido vio os dois tltimos excertos
desta carta: o primeiro diz que «(...) um socialista pode criticar a minha ava-
liagdo do P.C.. Mas ninguém tem o direito de o fazer em nome da epoché
fenomenoldgica.» O segundo excerto afirma: «A minha conclusfio: a tua
atitude nfo pode ser exemplar nem defensivel; ela resulta do teu direito- de
escolher para ti 0 que te convém mais. Se tentas criticar alguém em nome
desta atitude, fazes os jogo dos anticomunistas e dos reacciondrios, para
dizer tudo numa palavra.»"

Ora, € aqui que aparece, como dissemos acima, a nota indicativa da fi-
liagdo de Elogio da Filosofia na fenomenologia, a par com a prépria relagio
“contestatdria e desviante” de Sartre com Husserl, como diz, por exemplo
Juliette Simon®. Mas, sobre esta ruptura de Sartre com a fenomenolovla de
Husserl néio nos cabe falar agora.

2. Elogio da Filosofia, Fenomenologia e Compromisso

Passemos, portanto, a apresentacio da nossa segunda tese que, relem-
bramos, consiste em afirmar que o texto de Elogio da Filosofia, embora
construido sobre a auséncia de qualquer referéncia a2 fenomenologia ou a
autores com ela relacionados (quando, neste texto, se convocam expressa-
mente autores da tradicio filoséfica), se inscreve ainda no horizonte feno-
menoldgico.

A partida, nada hd nesta tese que seja estranho ou refutdvel. Merleau-
-Ponty, leitor regular e atento de Husserl, parece ser, de entre os contempo-
raneos, aquele que permaneceu mais fiel ao texto do mestre, sobretudo ao
Husserl da Crise, a qual cita frequentemente e cujo sentido parece ter com-
preendido com rigor”. Ndo € a Fenomenologia da Percepgdo escrita na pre-
sun¢do de que Ser e Tempo ndo seria mais do que o seguimento «de uma

" m.l., Abril, 1994, pp. 71-72.

Juliette SIMON, Jean-Paul Sartre. Un demi-siécle de liberté, Paris, De Boeck & Larcier,
1998

«Qualquer releitura de Merleau-Ponty convida-nos inevitavelmente a reler também Hus-
serl. Nfio h4 intérprete do pensamento de Husserl mais inspirado, que com mais cuidado
traga a luz as tendéncias mais escondidas do pensamento de Husserl e, deste modo, lhes dé
um futuro tdo inesperado (...)» Rudolf BERNET, “The Subject in Nature: Reflections on
Merleau-Ponty’s Phenomenology of Perception” in Patrick BURKE and Jan VAN VEKEN
(eds), Merleau-Ponty in a Contemporary Perspective, The Netherlands, Klewer Academic
Publishers, 1993, p. 53.



42 Maria Teresa Castanheira

indicac@o de Husserl e consiste apenas numa explicitac@o do (...) Lebenswelt
que Husserl, no final da sua vida, dava como tema primeiro para a fenome-
nologia?' Sabemos que esta tese sobre Ser e Tempo ndo é propriamente
verdadeira, até porque, em carta a Jaspers, Heidegger diz que se ha alguém
contra quem essa obra foi escrita, foi precisamente Husserl”. No entanto, é
esta ilusdo que funda a prépria compreensédo que Merleau-Ponty tem da sua
inscricgo na fenomenologia — depois da explicita¢@o ontolégica do mundo da
vida por Husserl e da analitica do Dasein por Heidegger, ele faria a explici-
tacdo do corpo préprio e da percepciio como experiéncia origindria no
mundo.

Sera necessério, neste momento, convocar a no¢do pontiana de “mun-
do” ou “mundo da vida” (Lebenswelt). O mundo nfo € algo que esti perante
um sujeito como objecto temdtico para uma consciéncia, nem o ser puro a
desvendar mediante qualquer acto reflexivo. Ele €, como diz o autor, “aquilo
que eu vivo” e o sentido do que vivo, sentido emergente na experiéncia
perceptiva, que € tfo subjectiva quanto intersubjectiva e que, enquanto tal, €
sempre também experiéncia histérica e cultural. Assim traduz Merleau-
-Ponty o Umwelt e Lebenswelt husserliano, pelo menos no sentido em que
aparece na Conferéncia de Viena e na Crise's. Mundo sempre ji ai, onde
cada subjectividade incarna, numa cumplicidade promiscua, intersubjectiva,
onde cada gesto de sentido é «a ambicfo de igualar a reflexdo a vida
irreflectida da consciéncia»'’. Esta no¢fo de mundo é correlativa de uma
fenomenologia da percepg¢do, do corpo préprio ou subjectividade incarnada
e, enfim, da prépria concepcéo de Histéria.

Neste sentido, se atendermos 2 interpretacdo que Sartre faz da obra de
Merleau-Ponty, Elogio da Filosofia inscreve-se numa fase da sua reflexdo
que se voltou para a Histdria (enquanto precisamente mundo intersubjectivo,

Y pp,p.L

15 (Husser! teria igunalmente achado dificil de imaginar que Ser e Tempo, cujas paginas im-

pressas estavam na sua secretdria no Outono de 1926, tinha sido escrito ‘contra’ ele — e
também muito consciente: “se o tratado & escrito “contra” alguém € contra Husserl, que
percebeu isso imediatamente, mas preferiu desde o principio concentrar-se no ‘lado’ posi-
tivo™ (carta a Jaspers, 26 de Dezembro de 1926)» Hugo OTT, Martin Heidegger — A Politi-
cal Life, trad. inglesa, Londres, HarperCollinsPublishers, 1993, p. 193.

«Este mundo da vida € o mundo espédcio-temporal das coisas, tal como as experimentamos
na nossa vida pré e extra-cientifica e, para além desta experiéncia, tal como sabemos que
elas podem nela ser experimentadas. Temos um horizonte de mundo enquanto horizonte de
uma experiéncia pessivel de coisas. As coisas sfo: as pedras, os animais, também os ho-
mens ¢ as formacGes humanas; mas tudo isto estd no modo subjectivo-relativo, ainda que
normalmente, na nossa experiéncia e no circulo social daqueles com quem vivemos em
comum (...), mas certamente também em relacfio a um fim prético, isto é, num conheci-
mento trazido por uma intengfo, a saber como quando se propde como fim uma verdade
certa para os fins que perseguimos (...).» in HUSSERL, Crise, §36, pp. 156-157.

7 pp,p. XL




Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 43

de sentidos sedimentados e acontecimentos prenhes de sentido) e «o seu
interesse s6 aparentemente mudou: tudo se encontra, porque a Histéria é
uma espécie de envolvente, ja que estamos nela ancorados» '8,

Parece, portanto, pacifica a afirmacfo de que o texto da Li¢fo inaugural
se inscreve no projecto fenomenoldgico de descricdo e explicitagdo do
“mundo da vida”. Sendo, entretanto, uma aula inaugural no Colégio de
Franga, ela ndo deixa de cumprir o ritual de homenagem aos predecessores e
¢ exactamente o facto dessa homenagem que pode (com alguma legitimi-
dade) ser interpretado como uma filiacio no espiritualismo francés. Mas,
mesmo que Merleau-Ponty se reclame herdeiro de Bergson, essa heranca é,
antes de mais, a de um gesto, de um modo de interrogar. Diz Bento Prado
que «Ao ler o Ensaio sobre os dados imediatos da consciéncia Husserl teria
reconhecido a sua prépria filosofia»" e isto para mostrar que a obra de Berg-
son teria tido, desde o inicio, uma relagfio complexa, mas cimplice, com a
fenomenologia. Ndo sabemos se Merleau-Ponty tinha conhecimento desta
afinidade reconhecida por Husserl, mas € certo que ele préprio identifica em
Bergson o “sentido da ambiguidade” que € o seu prdprio e que, com De
Waelhens®, foi fixado como o estilo da sua filosofia. E, entfio, pela categoria
da ambiguidade que se explicita, como dissemos, a concep¢io de compro-
misso do autor.

Na Licfio inaugural, Merleau-Ponty defende que a filosofia é compro-
misso efectivo com os homens e com o mundo. Esta tese € repetida na carta
com que, um ano depois*, responde a Sartre. Nela considera a sua prépria
concepgdo de compromisso “mais filoséfica” do que o que chama “compro-
misso continuado” de Sartre que «enfrenta (no imagindrio) cada aconteci-
mento como se fosse decisivo, tinico e irrepardvel»™. E isto porque o com-
promisso filoséfico opera uma distincia entre o acontecimento e o juizo que
dele se faz, deixando ver claramente o seu sentido. No entanto, ressalva que
esta distncia ndo constitui uma separacéo entre filosofia e vida e que, por
isso, quando se refere a Sécrates em Elogio da Filosofia, é exactamente para

¥ Situations IV, p. 264.

% Bento PRADO, “Une philosophie vivante” in magazinne littéraire, n.° 386, Abril de 2000,
p. 29.

A. De WAELHENS, Une philosophie de ’ambiguité — L’existencialisme de Merleau-Ponty,
Louvain, Nauwelaerts, 1951

Apesar de no original francés as cartas nio terem a data completa (a carta de Sartre a
Merleau-Ponty tem a data de 18 de Julho, a de Merleau-Ponty a Sartre aparece com a data
de 8 de Julho [1953], e a de Sartre a Merleau-Ponty data de [29 de Julho de 1953]), presu-
mimos, a partir da informagfio do editor ~ “Merleau-Ponty respondeu com uma carta lon-
gamente preparada, como o testemunham os rascunhos conservados pela senhora Merleau-
-Ponty” — que a diferenca entre a carta de Sartre a Merleau-Ponty e a resposta deste € de
um ano, contrariamente ao tradutor inglés, que as data de 1953 (cf. The Debate between
Sartre and Merleau-Pnty, ob. cit.)

m.1., Abril 1994, p. 76.

22



44 Maria Teresa Castanheira

«mostrar que o filésofo nfo é alguém que faz livros, mas que esti no
mundo.»® (De notar que € também a partir desta referéncia a Sécrates que a
ironia aparece como forma de compromisso e sinénimo de ambiguidade).
Além disso, continua, «Ataquei aqueles que colocam a filosofia fora do
tempo»*, citando da prdpria Li¢&o que o absoluto filoséfico deve ser defen-
dido em cada acontecimento.

Ora, a “boa ambiguidade” é exactamente o resultado e o método desta
atitude comprometida da filosofia. Citamos mais uma vez esta carta, que
retoma e resume algumas das teses principais de Elogio da Filosofia: «a boa
ambiguidade é uma ambiguidade s3, porque constata o acordo de principio e
a discordéncia de facto de si, dos outros e do verdadeiro, e € a paciéncia que
faz com que tudo isto caminhe em conjunto. (...). Disse que, assim compre-
endida, [a filosofia] pode ser estranha ao politico profissional, mas nfo aos
homens (...). Nfo se trata de mostrar que esta filosofia & possivel, ja que ela &
o préprio homem como ser paradoxal, incarnado e social. Se ndo o fosse,
nada haveria a dizer ou a fazer, nada haveria de vélido e tudo seria indife-
rente.»® Assim definido, o compromisso filoséfico que se efectiva por meio
da ambiguidade € o retomar, o “despertar” (como diz na Lic#o) da prépria
condicdo humana, contraditdria e paradoxal e, por isso, também a filosofia é
lugar e expressdo da ambiguidade. Sartre, no texto de 1961, definird esta
ambiguidade como “dialéctica decapitada” uma vez que, recusando a sintese,
ela pretende a tese e a antitese. Esta aproximacfo entre ambiguidade e dia-
léctica é, de facto, permitida pelos textos de Merleau-Ponty e ndo estd, por
isso, em questfio. Interessa-nos antes a “distancia” operada por este método.
Duas passagens de Elogio da Filosofia sdo, quanto a isto, elucidativas. A
primeira afirma: «a ironia ndo € um 4libi, € uma obrigacfio, sendo o desinte-
resse do filésofo que lhe confere um certo tipo de accdo entre os homens»™.
A segunda diz: «No fim de uma reflexdo que comeca por suprimi-lo, para
melhor fazer experimentar os lacos de verdade que o ligam ao mundo € &
histéria, o filésofo encontra, ndo o abismo do eu ou do saber absoluto, mas a
imagem renovada do mundo, e nela a sua prépria e a dos outros. A sua dia-
léctica ou a sua ambiguidade € apenas uma maneira de dizer aquilo que cada
homem muito bem sabe (...): em que o seu mundo privado se torna mundo
comum.»*’

A tese comum aos dois excertos citados € afirmacfo da distincia face
aos acontecimentos, que pode ser lida como suspensdo da nossa adesdo ao
sentido vivido de cada acontecimento, bem como as media¢des que lhe ddo

idem

idem

idem

% BF.,p.78.
idem, p. 80.




Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 45

esse mesmo sentido (sejam elas a visfo marxista da histéria ou a cristi).
Porque, -enfim, a prépria histéria foi sedimentando em nés determinadas
“interpretacGes” (muitas delas sob a forma de ciéncia objectiva) que impe-
dem a captagdo do vivido como tal, isto &, a compreensdo do sentido que
cada acontecimento tem, nfo tanto no contexto da nossa situac@o particular,
como no mundo dos homens, o mundo da coexisténcia ou simplesmente
mundo. Deste modo, para Merleau-Ponty, a distincia permite o verdadeiro
compromisso filoséfico, que nfo se realiza numa escolha individual, subjec-
tiva, na “verdade interior”, mas sim na “verdade integral” de cada aconteci-
mento. Neste sentido, a tarefa do filésofo emerge da subjectividade para a
coexisténcia e desta para a subjectividade. Se ainda se pode chamar subjecti-
vidade, ela € descentrada. Pode encontrar-se a mesma ideia na leitura que,
em 1961, Sartre faz de Merleau-Ponty: «é uma vida que se volta sobre si
mesma para apreender o advento da humanidade na sua singularidade (...).
Néo que ele procurasse compreender (...) o individuo que era, mas antes, 3
maneira de Montaigne, a pessoa, mistura de particular e de universal.»®
Ainda segundo Sartre, esta nocdo de que a intersubjectividade é lugar de
sentido constitui 0 modo como Merleau-Ponty compreendeu a “dificil” afir-
macdo de Husserl “a consciéncia transcendental & intersubjectividade”.

No entanto, também o compromisso existencial sartriano € compromis-
so com o mundo da coexisténcia, pelo apelo & universalidade da accfio e pelo
seu caracter intersubjectivo. Se bem que em O Existencialismo é um Huma-
nismo reconhega a impossibilidade de partir de um lugar que nZo seja o da
subjectividade, este lugar responde ainda ao imperativo da realizacfio da
liberdade no mundo. Tanto Sartre como Merleau-Ponty procuram, neste
sentido, dar conta do mesmo movimento do plano individual para a coexis-
téncia, pensar a estrutura comum com que se tece o mundo da vida. Se, de
facto, 0 mesmo movimento anima os seus textos (embora com fundamenta-
¢do diferente) a discordancia e o debate entre os dois filésofos &, para além
da circunstincia datada e (pensamos nés) impossivel de ser vivida com dis-
tdncia num caso ou no outro, discordincia sobre o proprio sentido da feno-
menologia. '

E neste contexto que se entende a acusag@o, j4 referida, sobre a epoché
fenomenoldgica. Com ela, Sartre identifica o filésofo com o “espectador
desinteressado™ e, neste sentido, nio comprometido com os fins praticos da
humanidade que a atitude politica realiza e que, mesmo para Husserl, tém
um cardcter de universalidade®. Para além disso, na medida em que a redu-

b PR
Situations 1v, p. 265.

29 . o - . . . .

«Dois casos sdo, entao, possiveis. Ou bem os interesses da nova atitude pretendem servir

0s interesses da vida natural, ou, o que no essencial significa o mesmo, os da praxis natural
€, entdo, a nova atitude € ela prépria também uma atitude prética. Ela pode entfio ter um
sentido que se identifica com a atitude pratica do politico que, enquanto funcionario da na-



46 Maria Teresa Castanheira

¢do é compreendida em funcgfo da consciéncia transcendental que com ela se
procura atingir, o filésofo desliga-se da coexisténcia e torna o mundo “pen-
samento de mundo”, correlato de uma consciéncia constituinte.

Esta dentincia de Sartre foi decisiva para a nossa compreensdo da feno-
menologia por Merleau-Ponty e do sentido que nela tem a reducdo fenome-
noldgica. A hipétese base consiste em ver na ambiguidade uma figura da
epoché. Para ver qual o alcance desta hipdtese, serd necessério ter em conta a
interpretacdio de Husserl por Merleau-Ponty, em dois textos de referéncia: o
Prélogo a Fenomenologia da Percepgdo, de 1945, e o texto de homenagem a
Husserl, de 1959, “O filésofo e a sua sombra”, publicado em Sinais™. Nao
entraremos agora nas referéncias que faz as préprias obras de Husserl, mas
ndo podemos deixar de notar que, embora seja claro que ndo esti a escrever
sobre as mesmas obras nos dois textos, a interpretacio é rigorosamente a
mesma e parte da ideia de que existe uma contradicfio no préprio texto de
Husserl. A clarificacfio desta contradi¢@o, enunciada ja no texto de 1945,
aparece no texto de Sinais: «Nzo € por acaso ou por ingenuidade que Husserl
reconhece na reducéo caracteristicas contraditdrias (...). Ele diz ai o que quer
dizer, o que é imposto pela situacio de facto. E a nds que cabe nio esquecer
a metade de verdade»®'.

Assim, o que a ambiguidade d4 a ver é o sentido ambiguo da prépria re-
dugdo, isto &, que a atitude da reduc@io, mesmo em Husserl, tem também um
inacabamento de principio que se traduz numa multiplicidade de desvios de
facto. Num primeiro sentido, a epoché é a atitude que ultrapassa a atitude
natural e que, como diz no texto de 1945, torna 0 mundo imanente ao sujeito.
Neste sentido, o que a reducfio alcanca ndo € o mundo, mas, o objecto
mundo, do qual «eu possuo a lei da constituicio»®. A ambiguidade, en-
quanto modo de ler, consiste entdo em efectuar uma distincia face & crenca
nessa concretizacdo da reducfo, suspendendo-a, para fazer aparecer o im-
pensado desta atitude.

Assim, no texto de 1945, explicitado pelo de 1959, torna-se claro o des-
vio de sentido que a reducfo tem no pensamento de Merleau-Ponty. Passa-
mos a citar: «E porque estamos completamente relacionados com o mundo
que a Unica maneira que temos para nos apercebermos disso é suspender
esse movimento, recusar-lhe a nossa cumplicidade (...), ou ainda colocé-lo
fora de jogo»™. A reducfo, que ndo renuncia as certezas da atitude natural,
permite assim fazé-las aparecer. (Dird em O Visivel e o Invisivel, «a filosofia

¢do, € orientado para o bem comum, isto &, pretende servir na sua praxis a de todos (...)»
Crise, p. 362.

Signes, Paris, Gallimard, 1960 (S.), p. 30.
! idem, p. 240.

PP.,p.V.

idem., p. VII (sub. nosso).

30

33

e




Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 47

é a fé perceptiva interrogando-se a sj mesma»™) E, por isso, conclui: «Todo
o mal-entendido de Husserl com os seus intérpretes, com os «dissidentesy
existenciais e, finalmente, consigo préprio, vem, precisamente, do facto de
ser necessario, para ver este mundo como paradoxo e apreendé-lo como tal,
romper com a nossa familiaridade face a ele, e que esta ruptura sé pode ensi-
nar-nos o brotar imotivado do mundo. A maior licGo da redugfio é a impossi-
bilidade de uma redugdo completa.»* Ora, & conservando o primeiro sentido
da redugfo enquanto reducio fenomenoldgica, mas recusando o seu sentido
transcendental e eidético, que Merleau--Ponty prossegue na descri¢do do
mundo da vida. Poderfamos designar, parafraseando Sartre, esta compreen-
sdo da epoché como uma “reduciio decapitada”, que, para Merleau-Ponty:
«Longe de ser, como se tem acreditado, a férmula de uma filosofia idealista,
a redugdo fenomenolGgica é a de uma filosofia existencial: o «In-der-Welt-
-Sein» de Heidegger aparece unicamente sobre o fundo da reducio fenome-
nolégica.»*

Parece-nos ter ficado claro que Merleau-Ponty nio mais deixar4 de pra-
ticar a reduclo assim definida. E exactamente com este sentido que Isabel
Matos Dias se refere a reducio fenomenolégica em Merleau-Ponty: como
gesto de suspensao”, e também como exercicio de «radicalidade ou de géne-
se». Mas, ressalva a autora, esse duplo movimento & reducgo sempre incom-
pleta®. E isso precisamente que nés encontramos também em Elogio da Fi-
losofia.

Assim, nos excertos citados da Licdo inaugural que ilustram a relacdo
entre a concepgdo pontiana de compromisso e a categoria da ambiguidade,
encontra-se 0 gesto de distncia e da suspenséio da crenga face as validacdes
ingénuas para melhor fazer aparecer a “verdade integral”. Essa mesma dis-
tincia é requerida face & circunstincia histérica, a qual, como se provou,
constitui o horizonte do didlogo com Sartre. Neste sentido, a carta de Mer-
leau-Ponty ¢ elucidativa: «Se afirmas que ndo temos de nos ocupar com o
aspecto que t€m os acontecimentos aos olhos de um anticomunista e que isso
serd fazer o jogo dos reacciondrios, entdo suprimes em pensamento o mundo
capitalista e nfio ages pela coexisténcia.»® A verdadeira reducfo nZo & su-
pressao do mundo, mas deciséio de fazer aparecer todos os fios com que se
tece a complexidade de cada acontecimento. Nesse sentido, Merleau-Ponty
conserva a afirmacfio husserliana de que a epoché ndo afirma o pensamento

34
35
36

M. MERLEAU-PONTY, Le Visible et | invisible, Paris, Gallimard, 1993 (1964), p. 120.

P.P,, p. VIIL

idem, p. IX.

Cf. Isabel Matos DIAS, Uma Ontologia do Sensivel. A aventura filosdfica de Merleau-
-Ponty, Lisboa, Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 1999, p. 145,

Cf. idem, p. 196.

m.L, Abril 1994, p. 76.

3

38
39



48 Maria Teresa Castanheira

sobre a realidade, mas sim que € suspensdo da crenga natural na realidade
do mundo da vida para a poder apreender sob outra forma.

3. Merleau-Ponty e Husserl: o filésofo como funcionario da humani-
dade

A ambiguidade, tomada como gesto de suspensdo e distincia, torna-se
operante na propria filiacdo de Merleau-Ponty na fenomenologia de Husserl,
ja que é também movimento de dissidéncia. Isto porque, por um lado, aceita
o sentido da epoché tal como € enunciado na Crise: «Faz parte da prépria
natureza desta tarefa que se tornou a nossa, qué o método desta ciéncia de
um género novo (...) se articule numa pluralidade de passos, em que cada um
possua de uma maneira nova o caracter de uma epoché, isto &, uma disténcia
que se tem face as validagoes naturais ingénuas e, em todo o caso, das que
estio ji em vigor»*. Mas, por outro lado, ao aceitar o método, opera uma
tor¢do no sentido dessa ciéncia, 2 qual requereria, como diz Bernet, a epoché
e a reducdo transcendental como metodologicamente necessdrias, ji que
permitem ultrapassar o modo subjectivo-relativo da atitude natural do mundo
da vida para o modo subjectivo-transcendental®'.

Poderfamos prolongar esta anlise da ambiguidade como gesto de filia-
cdo desviante. No entanto, porque nos interessa retomar a nossa questdo
inicial do compromisso filoséfico, ndo o faremos. Salientamos, no entanto,
que, para além de se constituir como suspensdo e distancia, a epoché de
Merleau-Ponty conserva também o sentido que lhe da Husserl de “mudanca
de atitude”, tal como se pode ler na Crise: «Talvez se possa mostrar que a
atitude fenomenolégica total, e a epoché que dela faz parte, sejam por essén-
cia chamadas a produzir antes de mais uma mudanca pessoal completa que é
de comparar, primeiro, a uma conversao religiosa, mas que, em dltima anali-
se, tem em si a significagdo da maior metamorfose existencial que alguma
vez foi confiada 2 humanidade como tal.»*

Podemos entdo passar 2 andlise do compromisso filoséfico, situado na
questdo da relagio entre filosofia e politica. Apesar da ambiguidade de
Merleau-Ponty, parece-nos que, quanto a esta questdo, ndo se efectua um
desvio, mas uma verdadeira filiac@o.

Segundo Francois Ewald, quando publica a correspondéncia, Merleau-
-Ponty recusa a oposi¢do entre filosofia e politica onde Sartre o pretende
encerrar. De facto, o autor distingue entre o que chama “o politico profissio-

0 Crise, pp. 153-154.

! Cf. Rudolf Bernet, Iso Kern, Eduard Marbach, Edmund Husserl: Darstellung seines
Denkens, Hamburg, Félix Meiner Verlag, 1089. Tradugfio italiana: Edmund Husserl, Bo-
logna, 1l Mulino (Universale Paperbacks), 1992, p. 291.

> Crise, p. 156.

4

Y




Fenomenologia e compromisso. O debate entre Merleau-Ponty e Sartre 49

nal”, que em Elogio da Filosofia corresponde & escolha unidireccional (sé-
ria), e a politica enquanto forma de compromisso, que, tal como a paix&o e a
propria vida, € forma de experienciar o ser. De algum modo opera aqui a
ambiguidade dialéctica de Merleau-Ponty. Mas, apesar de reconhecer a pro-
fundidade da experiéncia politica, tanto quanto a reconhece a filosofia,
Merleau-Ponty prefere optar pelo compromisso filoséfico com a verdade
emergente no mundo da vida. Até mesmo porque «se o filésofo desde ja
deixa entender qualquer coisa daquilo que o grande homem se exclui, salva a
verdade para todos, até mesmo para o homem de accfio, que dela precisa,
pois nunca nenhum condutor de povos disse que se desinteressava da verda-
de.»™ E deste modo que se efectua o compromisso com o mundo que, no
texto de 1945, se trata de perceber e conduzir ao conceito.

Ora, a posicdo de Husserl nada tem de ambigua no que diz respeito a
relacdo entre a politica e a filosofia. Na Conferéncia de Viena, distingue
claramente a politica enquanto atitude pratica, na qual, sem se deixar a atitu-
de natural, se tem ji a atitude de universalidade, da atitude teorética da filo-
sofia, que «repousa sobre a epoché voluntiria de toda a prética»™. E, desta
nova atitude, que vimos ser metamorfose existencial, surge o filésofo como
“funciondrio ‘da humanidade”, oposto ao politico enquanto “funciondrio da
nagdo”, pois ela «faz nascer a questiio nova da verdade (nfo da verdade quo-
tidiana), que valha do mesmo modo para todos»*. Sem recorrer a figura de
Sécrates, como faz Merleau-Ponty na Lic#o inaugural, mas com um genérico
“Tales, etc.”, Husserl localiza a émergéncia da racionalidade filoséfica na
Grécia e, mostra que ela consiste numa nova espécie de cultura (europeia)
que «ndo estd ligada ao solo de uma tradi¢do nacional»*. Se considerarmos o
contexto histérico que estd por trds destas linhas (o nazismo, a filiacio hei-
deggeriana no partido nacional socialista, a surpreendente ruptura que Ser e
Tempo representa com o seu proprio trabalho) nfo serd de estranhar a insis-
téncia com que Husserl evoca esta «comunidade de interesses puramente
ideais entre os homens que vivem para a filosofia, cujo lugar € a consagracio
de ideias que nfio sdo simplesmente iteis para todos, mas que sdo igualmente
préprias de todos»* e que ndo tem (leia-se ndo deverd ter) qualquer tipo de
fronteira nacional. o

Nio vale a pena prolongarmos a anélise, pois parece-nos ter chegado ao
essencial dos dois discursos. Constatamos neles a mesma angistia que se
esforca por compreender o brotar imotivado em nds, contemporineo do
mundo da vida, das relagdes de poder. Desta comum angstia ressurge ainda

¥ EF, p. 78.

Crise, p. 362.
idem, p. 368.
idem, p. 367.
idem, p. 368.

44
45
46

47



50 Maria Teresa Castanheira

o apelo a uma verdade, independente dos poderes empiricos ou da subjecti-
vidade empirica, como tarefa a cumprir e compromisso com a humanidade
das “tarefas infinitas”, que €, segundo Husserl, a humanidade europeia.

Abstract

This essay is an attempt to read Merleau-Ponty’s In Praise of Philosophy as a
text in which the French phenomenologist breaks with Sartre and at the same time
states his view on philosophical engagement and the relation between philosophy
and politics. By reading this Lecture as a reply to Sartre I shall argue that there is a
connection between this text and the lively debate that in the fifties opposed the two
French philosophers on the place of philosophy in the Lebenswelt. In the letters
exchanged at the time, first edited by Frangois Ewald and published in 1994, one can
find evidence for understanding their different views.

In the Lecture Merleau-Ponty never mentions either Sartre’s name or his phi-
losophy. However, I shall argue that some of Merleau-Ponty’s most important theses
are directed against Sartre, namely, when the former claims that there is an opposi-
tion between the philosopher and the man of action (or the professional politician).

In part one I shall analyse Sartre’s letter to Merleau-Ponty claiming that the
Lecture is a self-justification of sorts and accusing him of practising the phenomeno-
logical ezoyn. This accusation by Sartre is evidence of a clear difference between
the sartrean concept of “existential engagement” and Merleau--Ponty’s own concept
of the refusal of choice.

In part two, I shall try to show that In Praise of Philosophy belongs to Merleau-
-Ponty’s inquiries in phenomenology and this fact must be taken into account. The
analysis of Merleau-Ponty’s letter to Sartre explaining the Lecture clearly shows the
relation between the concept of good ambiguity and the concept of engagement. At
this point it becomes quite obvious that the dispute between the two philosophers is
not over the meaning of engagement but indeed about the meaning of phenomeno-
logy and phenomenological eroxn. I shall argue that Merleau-Ponty’s ambiguity is
mainly a kind of the husserlean &zoyn. I shall also claim that one finds a clear echo
of Husserl’s Vienna Lecture in Merleau-Ponty’s In Praise of Philosophy.

Finally, I shall show that both lectures are replies to unmentioned philosophers,
in which both refuse to identify philosophy with political engagement or national
engagement. For them, the task of philosophy is truth as engagement with humanity.




	A
	B

