
HUSSERL E A HISTÓRIA 

Sobre o "lm Zickzack Vor- Und Zurückgehen", no§ 9 da 

Crise das Ciências Europeias 

Carlos Morujão 
Universidade Católica Portuguesa 

1. A crítica do historicismo no Logos-Aufsatz 

No artigo programático escrito, em 1911, para o n. o 1 da revista Logos, 
intitulado A Filosofia como Ciência de Rigor, Husserl julga com severidade os 
efeitos da filosofia romântica em geral, e da filosofia de Hegel em particular, 
caracterizando-as como um "enfraquecimento oufalsificação do impulso para 
a constituição de uma ciência filosófica rigorosa. "1 Cerca de vinte e cinco anos 
mais tarde, num dos muitos Apêndices que o editor do volume VI da Husser­
liana acrescentou ao texto do livro da Crise, Husserl reivindicava ainda a 
fidelidade ao ideal de ciência, e escrevia: "Sou um filósofo do meu tempo, do 
meu presente, no sentido em que trabalho e, nessa medida, ensino para nós 
todos em comunidade( ... ], sobre o solo da ciência universalmente válida deste 
tempo - no qual cresci interiormente pela educação e pela aprendizagem 
[ .•. ]."

2 É, então, em nome de uma certa ideia de ciência, e da responsabilidade 

1 Edmund Husserl, Philosophie als strenge Wissenschafl, in Husserliana, Band XXV, pp. 6-7. 
(De agora em diante, todas as nossas referências remetem para esta edição das obras de Hus­
serl, identificada pela abreviatura Hua, publicada sob os auspícios dos Arquivos Husserl da 
Universidade de Lovaina. Indicaremos, somente, o volume, em algarismos romanos, e a 
paginação, em algarismos árabes.) 

2 Idem, Die Krisis der europaischen Wissenschaflen und die transzendentale Phéinomenologie, 
Beilage XXV, in Hua, Band VI, pp. 491 e segs., p. 492. (no seguimento, identificaremos esta 
obra pela abreviatura Krisis.) Seria inútil, todavia (pelo menos assim o pensamos), querer 
determinar a que ciência ao certo Husserl se refere. Estamos em querer que visa, cm primeiro 
lugar, o ideal de ciência, que as ciências efectivamente existentes - as que se regem pelo 
ideal de cientificidade que foi estabelecido pelos tempos modernos - reduziram a uma "gene-

Phainomenon, n.• 14, Lisboa, pp. 143-156 



144 Carlos Morujão 

do pensar que se guia pelo ideal de ciência, que Husserl recusa o historicismo 
e a concepção da história que lhe é inerente. 

Para o historicismo, enquanto fruto tardio daquela filosofia romântica, 
não pode haver uma filosofia científica, porque o mundo e . a vida não são 
separáveis do pensamento que os pensa, e cada pensador encarna, somente, 
uma das múltiplas possibilidades históricas do viver e do pensar3

. Em com­
sonância com esta ideia, Dilthey, numa carta a Husserl, de 29.06.1911, afirma 
que não são apenas os fracassos historicamente comprovados da filosofia em 
adquirir forma científica que obrigam a concluir que ela jamais o virá a 
conseguir, mas sim a relação geral entre as tarefas de uma filosofia científica e 
os meios humanos para as resolver.4 O historicismo, para Husserl, significa 
uma submissão ao domínio dos factos, ao plano das razões históricas que ori­
ginam, apenas, resultados históricos, a partir dos ~uais não podermos funda­
mentar ideias nem decidir sobre questões de valor. Mas, de factos, só podem 
resultar factos. 

Nesta perspectiva, o historicismo é inimigo da ciência. O seu perigo não 
é menor do que o do psicologismo naturalista, e conduz a análogas complica­
ções cépticas. Se este último arruína a pretensão de verdade das proposições 
lógico-matemáticas, ao fazer depender o seu valor dos processos psíquicos 
reais que acompanham a sua formulação, já o historicismo acarreta a trans­
formação de cada filosofia em mera realização cultural, motivada por circuns­
tâncias históricas particulares e condenada a desaparecer no curso da evolução 
posterior da humanidade. 6 A isto, como se sabe, Husserl contrapõe duas teses: 
em primeiro lugar, a da existência de valores "em si", que o seriam ainda que 
nenhuma humanidade histórica os realizasse; em segundo lugar, a da distinção 
entre o plano dos valores e o das realizações culturais, que se relacionam pla-

ralidade fluida e indeterminada" (cf. Cartesianische Meditationen, § 3; in Cartesianische 
Meditationen und Pariser Vortriige, in Hua, Band I, p. 49), mas que a fenomenologia trans­
cendental tem por missão reactivar. 

3 Na realidade, tais possibilidades históricas são, para Dilthey, apenas três, embora se apresen­
tem em configurações epocais diferenciadas: o naturalismo, o idealismo da liberdade e o 
idealismo objectivo. Acerca da necessidade de, a partir de uma perspéctiva historicista, cons­
tituir tais tipologias, veja-se Odo Marquard, "Weltanschauungstypologie. Bemerkungen zu 
einer anthropologischen Denkform des neunzehnten und zwantigsten Jahrhunderte", in 
Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1992, 
pp. 107-12 1. 

4 Edmund Husserl, Briefwechsel, Dordrecht I Boston I London, Kluwer Academic Publishers, 
1994, Band VI, pp. 43-47. 

5 Sobre a distinção entre factos e essências, cf, Jdeen zu einer reinen Phiinomenologie und 
phiinomenologischen Philosophie (ldeen 1), "Einleitung", in Hua, Band III, p. 6: "[ ... ]aqui, 
fundar-se-á a fenomenologia pura ou transcendental, não como uma ciência de factos, mas 
sim como uma ciência de essências (como uma ciência "eidética"), como uma ciência que 
quer estabelecer éxclusivamente a 'conhecimentos essenciais' e não, em absoluto, factos." 

6 Philosophie als strenge Wissenschafl, in Hua, Band XXV, p. 43. 



Husserl e a história. sobre o "Im Zickzack Vor-U11d Zurückgelle11" 145 

tonicamente, como diz o Logos-Aufsatz, como a ideia com a fonna turva da 
sua manifestação.7 

Dilthey, como sabemos, não se reconhecerá na visão que, do histori­
cismo, Husserl apresenta em 1911, afinnando, inclusivamente, que é a própria 
realidade histórica, enquanto realização imperfeita das essências, que cons­
trange a uma busca do sentido e das significações, capazes de ultrapassar o 
relativismo. Se, por um lado, a vida nos impele a reflectir sobre tudo aquilo . 
que nela se dá, e se, por outro, a reflexão nos conduz à dúvida e ao cepticismo, 
é ainda a própria vida, defende Dilthey, que, opondo-se a ele, constrange o 
pensamento a alcançar um saber válido. Ou seja, num Outro plano e motivado 
por outros interesses, o tema próprio do historicismo de Dilthey não nos 
parece opor-se radicalmente à análise intencional, tal como Husserl a pratica 
nas Investigações Lógicas e em Ideias I Trata-se, para ambos os autores, de 
fixar identidades, pennanências de sentido, que pennitam constituir um dado 
objecto como sendo esse mesmo objecto e não outro. Veja-se, por exemplo, o 
texto seguinte, em que Dilthey parecé reivindicar, não apenas os objectivos, 
mas, inclusivamente, a orientação metodológica da fenomenologia: 

É trabalho constante do pensamento captar as relações existentes na consciência, 
dentro e em cada uma destas realidades da vida, e ascender do singular, contin­
gente e acidental, que chegou, assim, a uma consciência clara e distinta, à cone­
xão necessária e universal nele contida. ( .. ) e a filosofia não é mais do que a 
energia máxima deste tornar consciente, como consciência acima de toda a cons­
ciência e saber acima de todo o saber. 8 

Contudo, para Husserl, historicismo e hegelianismo não se identificam, 
pura e simplesmente; o primeiro, de acordo com o Logos-Aufsatz, é o segundo 
mal compreendido, ou seja, é o reconhecimento de que cada época tem a sua 
legitimidade própria, separado da concepção especulativa da história, que dá 
àquele reconhecimento um sentido não-relativista. Por isso, Hegel, que não 

7 lbidem, p. 44: "A história, as ciências empíricas do espírito, nada podem decidir por si mes­
mas, nem num sentido positive nem num sentido negativo, sobre se se deve distinguir entre a 
religião como figura cultural e a religião como ideia, isto é, a religião autêntica, ou entre a 
arte como figura cultural e a arte autêntica, ou entre o direito histórico e o direito autêntico, 
ou entre a filosofia histórica e a filosofia autêntica; ou se entre eles, falando à meneira plató­
nica, não existirá a relação da ideia com a fonna turva da sua manifestação." 

8 Cf. Wilhelm J?ilthey, Der Aujbau der geschichtlichen Welt in den Geiteswissenschaften, in 
Gesammelte Werke, Band VII, Stuttgart, B. G. Teubner Verlagsgesellschaft I Gõttingen, 
Vandenhoeck und Ruprecht, 1958, p. 7. Sobre a relação entre Husserl e Dilthey, pode 
consultar-se Jesús Díaz Álvarez, Husserl y la História, Madrid, Universidad Nacional de 
Educación a Distancia, 2003, pp. I 03-11. Esta obra foi-nos amavelmente oferecida pelo 
autor, numa altura em que este ensaio, com excepção das notas de rodapé, se encontrava já, 
quanto ao essencial, redigido. Por este motivo, não podemos mais do que fazer-lhe, aqui, esta 
curta referência. 



146 Carlos Morujão 

perdera a crença na possibilidade de uma filosofia absoluta, define o presente 
como realização da história. Ora, quando, ao contrário de Hegel, Husserl 
define o presente como crise,9 tal resulta ainda de uma concepção da história 
determinada, já em 1911 , não menos do que a de Hegel, ·embora de forma 
diferente, por considerações de ordem teleológica. Se crise existe, é porque a 
história e, em particular, a história europeia, não é uma mera história de factos, 
mas sim história que vive e progride na tensão motivada pela realização de 
uma finalidade. Ou, noutros termos, na linguagem das Investigações Lógicas, 
por uma intenção em busca de preenchimento. · 

É no contexto de tais considerações que se nos toma compreensível a 
crítica husserliana ao historicismo, esboçada no Logos-Aufsatz, entendido, não 
tanto como uma determinada prática de investigação do passado (como che­
gou a acontecer no quadro da escola histórica alemã do século XIX), como, 
antes, uma forma de pensar para a qual, uma vez que tudo o que parece fixo é 
apenas um momento na corrente da evolução, não é possível estabelecer uni­
dades de valor objectivo. 

2. O sentido teleológico da História, em Husserl 

Tentemos reflectir sobre os problemas colocados por uma concepção 
teleológica da história, a partir daquela que é, possivelmente, a sua dificuldade 
mais imediata: que resposta tem uma tal concepção para a pergunta, que não 
pode deixar de colocar a si mesmo todo aquele que investiga o passado, sobre 
o que é que realmente aconteceu. A tal pergunta, poderíamos, ainda, acres­
centar uma outra, que o historiador não necessita obrigatoriamente de fazer, 
mas que o filósofo, interrogando-se sobre o sentido do que aconteceu, pode 
colocar: será que o acontecido autoriza a que se fale de uma história? Esta 
última dificuldade fora já evidenciada por Kant, que, no ensaio intitulado 
Ideias para uma História Universal numa Perspectiva Cosmopolita, a formula 
nos seguintes termos: "Uma vez que os homens, nos seus esforços, não se 
comportam de modo instintivo, como os animais, nem, todavia, como cida­
dãos racionais do mundo, de acordo com um plano acordado, parece não ser 
possível [ ... ]uma história deles de acordo com um plano."10 

Numa primeira abordagem, lendo este texto no horizonte do que pode­
ríamos chamar uma concepção "estrutural" da fenomenologia, 11 ou seja, da 

9 Sobre esta contraposição, cf. Paul Janssen, Geschichte und Lebenswelt, Den Haag, Martinus 
Nijhoff, 1970, pp. 119 e segs. . 

1° Kant, Ideen zu einer allgemeinen Geschichte in Weltbürgerlicher Absicht, in Werke (hrsg. 
Von Wilhelm Weischedel), Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1983, Band VI, 
p. 34 (A 388). 

11 Cf. Jacques Derrida, " 'Genese et structure' et la phénoménologie", in L 'Écriture et la Diffé­
rence, Paris, Éditions du Seuil, 1967, pp. 229-251, esp. pp. 248-249. 



Husserl e a história. sobre o "lm Zickzack Vor-U11d Zurückgelte11" 147 

fenomenologia como investigação transcendental sobre a correlação entre os 
domínios de objectividade e a consciência de evidência, diríamos que ele 
aponta, simplesmente, para toda a problemática de constituição do "objecto" 
história; de constituição, portanto, de uma ontologia regional, que teria tam­
bém o seu lugar no seio dessa proto-região que é a consciência, após a efec­
tuação do movimento da redução. Mas Kant coloca ainda aqui, mesmo se não 
o resolve, um problema de outra ordem, a saber, o da existência de elementos 
que, sendo explicáveis, até certo ponto, a partir de circunstâncias dadas ante­
riormente, não são, porém, totalmente passíveis de uma dedução a partir delas. 
Na linguagem da fenomenologia, o problema formular-se-á do seguinte modo: 
a história, se possui um eidos (e deverá possuí-lo, se é ainda uma região), não 
poderá ter um eidos à maneira do das diversas regiões do mundo, uma vez que 
os agentes históricos agem segundo normas e valores, ora no quadro de uma 
tradição, ora recusando-a e instituindo normas e valores de outro género. (De 
uma forma por ventura distorcida, não teria dado já conta desta situação a 
tipologia estabelecida por Dilthey, que anteriormente referimos?) 

O aprofundamento de uma concepção do tempo histórico como a que se 
deixa adivinhar no texto de Kant, o reconhecimento do surgimento do novo e 
do diferente, e que dá ao tempo um carácter não-linear- a linearidade mais 
não é do que a projecção, no tempo, do que é próprio do espaço-, um tal apro­
fundamento, dizíamos, poderia ter constituído a contribuição própria da feno­
menologia para o problema da história. O conhecido esquema do § 1 O das 
Lições sobre a Consciência do Tempo quebra o privilégio da concepção linear 
do tempo, enriquecendo-a, como diz Paul Ricoeur, em profundidade. A inade­
quação de uma simples concepção linear para a compreensão do tempo histó­
rico era conhecida já pelos gregos, que tinham, no entanto, relativamente à 
história, uma sensibilidade bem diferente da nossa. Basta pensar, por exemplo, 
no famoso mito das idades do mundo, no Político de Platão. Além disso, a 
ideia de que os acontecimentos históricos fundamentais não se explicam a 
partir de circunstâncias dadas, que não se seguem delas, de acordo com a 
ordem linear do tempo fisico, como um efeito se segue à sua causa, - o que 
não quer dizer, bem entendido, que pudessem ter sucedido se aquelas circuns­
tâncias não se tivessem verificado -, parece exigida pela concepção husser­
liana da humanidade grega: com ela, irrompeu uma nova humanidade, fiel 
(nas palavras da Conferência de Viena de 1935) ao espírito de "livre crítica e 
livre normatividade", ou seja, não mais disposta a viver apenas segunda a tra­
dição e, por isso mesmo, criadora da filosofia. Nenhuma espécie de causali­
dade explica satisfatoriamente que um tal tipo de humanidade possa ter irrom­
pido. Husserl, em 1919, na conferência Natur und Geist12

, recorre ao conceito 
de motivação como sendo o mais adequado para a compreensão de fenómenos 

12 Hua, XXV, pp. 316-324, p. 321. 



148 Carlos Morujão 

desta natureza. O conceito será reelaborado nos §§ 54 a 61 de Ideias J/13, cuja 
redacção definitiva (pelo menos se a quisermos fazer corresponder à data em 
que o texto foi dactilografado) é um pouco posterior, devendo situar-se pelos 
anos 1924-25. Husserl distingue aí, na relação do Eu da intencionalidade com 
o seu Umwelt, uma relação de carácter intencional e outra de carácter real ou 
causal; a segunda deixa de ter lugar quando o objecto desaparece, ao passo que 
a primeira subsiste. A relação intencional com um objecto inexistente é, 
quanto a nós, aquela que caracteriZa a humanidade histórica, nos momentos 
em que se decide a assumir o seu próprio futuro. Tal relação pode ser vista 
como uma modalidade da atitude do "como se" (consciência de "irrealidade", 
ou quase posicional), a que Husserl se refere no § 25 das Meditações Carte­
sianas.14 

É claro que, do ponto de vista de quem estuda os fenómenos históricos, a 
motivação terá de ser, como diz Husserl, ruckwiirts gerichtet; mas, do ponto 
de vista dos agentes históricos, ela é, antes de mais, vorwiirts gerichtet, é uma 
motivação activa e o seu princípio é o do desenvolvimento. Diz, a este propó­
sito, a referida conferência de 1919: 

[ ... ] a essência fundamental da subjectividade é apenas ser e só poder ser na 
forma do desenvolvimento, cada nova situação e cada novo acto motiva, neces­
sariamente, uma transformação do sujeito: a contrapartida do átomo imóvel é a 
mónada viva, que se desenvolve incessantemente. 15 

Husserl, porém, não se satisfaz, apenas, com uma explicação desta natu­
reza. Para que o surgimento da humanidade grega - para retomarmos o nosso 
exemplo de há pouco - não seja um acontecimento entre outros, mas sim uma 
verdadeira Urstiftung (fundação originária) da nossa história europeia; quer 
dizer, para que, com tal acontecimento, um tipo particular de humanidade não 
se tenha visto, somente, enredado numa história particular (in eine Geschichte 
vertrickt, para utilizarmos uma expressão retirada ao título de uma obra de 
Wilhelm Schapp ); por outras palavras, para que a humanidade grega e o que 
foi por ela fundado tenha podido determinar o sentido da nossa história e o 
esteja ainda determinando; é necessário proceder à compreensão do seu sen­
tido interno, para lá do seu carácter factual. Tal será a tarefa reservada à com­
preensão teleológica da história. 

13 Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phi:inomenologischen Philosophie, Zweiter Buch, 
in Hua, Band IV, p. 215 e segs. Cf a definição de motivação, na p. 216. 

14 Cf. Cartesianische Meditationen, in Hua, Band I, p. 94: "Deste último lado [i. e., da imagina­
ção] surge um conceito novo e universal de possibilidade, onde se reiteram, de forma modifi­
cada, no aspecto da simples "concebibilidade" (na atitude do pensar "como se"), todos os 
modos de ser, a começar pela simples certeza de ser. [ ... ] Assim, estabelece-se uma oposição 
correlativa entre os modos de consciência de posiciona/idade e os modos de consciência de 
"quase-posiciona/idade"[ ... ]." 

15 ''Natur und Geist", in Hua, Band XXV, p. 322. 



Husserl e a história. sobre o "Im Zickzack Vor-Und Zurückgellen" 149 

O nosso objectivo principal não é, obviam~nte, estabelecer um confronto 
entre Husserl e Hegel, a propósito desta questão (aliás, já realizado, entre 
outros por Paul Janssen em Geschichte und Lebenswelt), mas sim averiguar se 
o tipo de temporalidade que subjaz à teleologia, tal como Husserl a entende, se 
pode conciliar com aquela outra concepção do tempo histórico a que há pouco 
aludimos. Hegel, como sabemos, criou, para resolver um problema seme­
lhante, o conceito de "astúcia da razão", de que em vão procuraríamos equi­
valente na concepção fenomenológica do tempo histórico. Hegel explica que o 
único Weltgeist se mantém idêntico a si mesmo através das suas múltiplas 
particularizações - a saber, cada Volksgeist -, de forma que os interesses 
egoístas dos povos e dos agentes históricos são anexados por si enquanto 
meios da sua própria realização. 16 Aqui, a teleologia é solidária da afirmação 
de que a lógica do agir escapa às intenções conscientes dos agentes, que não 
agiram em vão na perspectiva do tempo histórico, mesmo quando, ou sobre­
tudo ~uando, viram a sua particularidade sacrificada a favor dos interesses da 
razão. 7 

Vejamos o que nos diz um pequeno excerto, retirado do livro da Crise. É 
irrelevante, para o nosso propósito, que este texto se refira a um problema 
particular do livro da Crise, a saber, o da relação entre a crise contemporânea 
das ciências europeias (o texto, recordemo-lo, foi es9rito em 1936) e o 
momento fundador da concepção moderna do mundo, levado a cabo por 
Galileu, no plano das ciências fisico-matemáticas, e por Descartes, no plano da 
filosofia. O que aqui nos interessa são os aspectos metodológicos postos em 
relevo. 

Encontramo-nos [ ... )numa espécie de círculo. A compreensão do começo só se 
pode obter completamente a partir da ciência dada na sua configuração actual, 
num olhar retrospectivo sobre o seu desenvolvimento. Mas sem uma compreen­
são dos começos, este desenvolvimento, como desenvolvimento do sentido, per­
manece mudo. Não nos resta senão o seguinte: devemos proceder em 'zig-zag', 
para trás e para diante: num jogo recíproco, um [movimento] deve ajudar o 
outro. Uma relativa clarificação num dos lados traz esclarecimento para o outro, 
o qual, pelo seu lado, ilumina retrospectivamente o primeiro. Assim, ao jeito de 
consideração e de critica históricas, que, partindo de Galileu (e, logo de seguida, 
de Descartes) tem de acompanhar o decurso do tempo, somos obrigados a fazer 
frequentemente saltos históricos, que não são, por conseguinte, divagações, mas 
sim necessidades. Necessidades quando nós, como foi dito, tomamos sobre a nós 

16 Cf. G. W. Fr. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, in Vorlesungen, 
Band 12, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1996, em particular pp. 59 e segs. 

17 Paul Ricoeur, Temps et Récit, Paris, Éditions du Seuil, 1985, vol. 3.0
, pp. 355-356. 



150 Carlos Morujão 

aquela tarefa de auto-reflexão, que surgiu da situação de 'desmoronamento' do 
nosso tempo, com o seu 'desmoronamento' da própria 'ciência'. 18 

Será então o procedimento em zig-zag que substituirá a filosofia especu­
lativa da história, conservando desta, contudo, o sentido teleológico, já não 
enquanto conceito metafisico, mas sim como conceito que se revela de forma 
concreta na história, que é passível de ser lido no fenómeno histórico, no qual 
a sua estrutura se manifesta originariamente. 19 Este procedimento, contudo, 
assenta em alguns pressupostos que tentaremos aqui explicitar e que afastam o 
método husserliano de qualquer relação com o círculo hermenêutico, ou cír­
culo da compreensão, tal como Dilthey, por exemplo, o praticou, apesar de , 
pontos de contacto interessantes e que agora não iremos explorar. (Mas que se 
podem detectar, por exemplo, a partir da leitura do § 56 t) de Ideias II, intitu­
lado "Consciência natural e motivação"). 20 O primeiro deles, é que qualquer 
momento fundador (o momento do que Husserl chama a Urstiftung, no livro 
da Crise) é afectado por uma falta de clareza intrínseca, relativamente ao 
alcance do seu gesto inaugural. Não se trata de uma afirmação trivial, mas sim 
de algo que poderíamos classificar como estruturante da concepção husser­
liana da história. É assim que, em coerência com esta tese, Husserl afirma, por 
exemplo, que a novidade radical que consistiu na descoberta da subjectivi­
dade, por Descartes,21 foi acompanhada do desconhecimento do sentido do 
ego cogito, enquanto campo imanente de experiências fenomenológicas, e da 
sua compreensão a partir da noção tradicional, não criticada, de res ou subs­
tância. O segundo pressuposto é que tal falta de clareza afecta também, e sobre­
maneira, os que se reclamam da herança do momento fundador/2 de modo 
que a história se transforma num largo movimento de esquecimento e de deca­
dência, até que o gesto inaugural seja, de novo, numa Nachstiftung, restituído 
à sua grandiosidade. A história caracteriza-se por permanentes modificações 
ou deslocações de sentido - Sinnverschiebungen como diz o § 9 da Krisis - , 
que aqueles que se encontram sob o fascínio de um qualquer momento fun­
dador não conseguem captar. É assim que, prossegue Husserl, as ciências 
físico-matemáticas e os efeitos de ordem técnica que delas resultam se toma­
ram tão evidentes que já não entendemos mais o que a matemática significa, 
ou o que são as ciências da natureza. É este, quanto a nós, o sentido profundo 

18 Edmund Husserl, Krisis, § 9, I, in Hua, Band VI, p. 59. 
19 Alexandre F. Morujão, "A reflexão sobre a história na fenomenologia de Husserl", in Estudos 

Filosóficos, Lisboa, IN-CM, 2002, vol. I, pp. 399-435, p. 42 1. 
20 Hua, Band IV, pp. 229-231. 
21 Cf. Krisis, § 16, Hua, Band VI, pp. 74-76. 
22 Sobre ·a posteridade de Descartes, cf., por exemplo, "Telelologie in der Philosophieges­

chichte", in Hua, Band XXIX, p. 400: "[ ... ] nada foi feito com a tratamento da ego idade por 
Descartes e pela modernidade que dele saiu, e a ciência - seja qual for a esfera da humani­
dade - é uma tarefa, e uma tarefa não preenchida, por falta de clareza e por equívoco, pela 
ciência resultante." 



Husserl e a história. sobre o "lm Zickzack Vor-Und Zurückgelzen" 151 

do zig-zag husserliano: só o presente esclarece o sentido do passado que o 
possibilita. 

Este procedimento talvez se pudesse caracterizar pelas palavras com que 
Husserl, num texto que o editor do volume VI da Husserliana colocou como 
Apêndice ao livro da Crise, caracteriza a sua atitude global para com a histó­
ria: "um wissenschaftliche Geschichtlichkeit unbekümmert", ou seja, "indife­
rente à historicidade científica". É uma espécie de história romanceada ou 
ficcionada, inesperada num pensador que jamais abandonou o ideal de cienti­
ficidadé e de rigor filosóficos, mas, contudo, essencial para que ele próprio 
pudesse situar o seu empreendimento científico, simultaneamente, perante o 
passado e perante a crise do presente. 

Há uma interessante discussão deste assunto num ensaio de Rudolf 
Boehm sobre a filosofia da história em Husserl, inserido numa recolha de 
estudos sobre Husserl intitulada Vom Gesichtspunkt der Phiinomenologie.23 

Boehm defende que a construção teleológica da história, levada a cabo por 
Husserl, não é, nem verdadeira, nem falsa. É uma pura descrição do modo 
como a história pode aparecer à consciência, levada a cabo sem a preocupação 
de correspondência com o mundo histórico verdadeiro, aliás, segundo o autor, 
impossível de restituir, da qual Husserl necessitava para poder realizar o seu 
empreendimento de fundação de uma filosofia fenomenológica. Boehm coloca 
este empreendimento husserliano sob o si~no da crítica de Nietzsche ao 
"mundo verdadeiro", em O Crepúsculo dos !dolos, mas a referência a Nietzs­
che parece-nos desnecessária. Já no Logos-Auftatz, onde, no entanto, distin­
guira tão claramente a filosofia ideológica (presa às necessidades de uma 
época) e a filosofia científica (cujas proposições são verdadeiras sub specie 
aeternitatis), Husserl reconhece a necessidade de promover, por meios não 
científicos, a ideia de ciência. 

Mas, então, uma v,ez que uma promoção da ciência por meios não cientí­
ficos é possível e necessária, não se poderia perguntar a Husserl se a decisão 
pela ciência não teria, igualmente, um carácter não científico? Ou, por outras 
palavras, se não será esta opção tão legítima - tão racional ou tão irracional, 
conforme os pontos de vista - quanto a sua contrária? Pensamos que ares­
posta de Husserl seria negativa, e que a justificaria recorrendo, uma vez mais, 
à teleologia da Europa .e da razão ocidenta1.24 (A discussão pormenorizada 
desta problemática terá de ser objecto de outro trabalho.) 

23 Rudolf Boehm, "Husserl und Nietzsche", in Vom Gesichtspunkt der PhCinomenologie, Den 
Haag, Martinus Nijhoff, 1968, pp. 217-236, pp. 222 e segs. 

24 Paul Janssen, op. cil., p. 121. 



152 Carlos Morujão 

3. Tradição e inovação. Limites da concepção husserliana de história 

Se a história pode ser pensada teleologicamente, o modo de ser do que 
acontece releva uma estrutura temporal imanente. O sentido do acontecimento 
exprime-se na síntese' entre o que ele é, o que ele foi e o· que ele virá a ser. Não 
se trata, porém, de tempo em sentido habitual. É quase inevitável recordarmo­
-nos, a este propósito, da célebre definição que dele dá Aristóteles, no Livro III 
da Física:25 kai tóte phamen gegonénai chronon, hotan tau protérou kai hysté­
rou en te kinései, aísthesin lábomen; dizemos que o tempo passou quando 
temos a sensação do anterior e do posterior no movimento. Voltaremos mais 
adiante a esta questão, pelas óbvias relações entre esta definição e a definição 
aristotélica do movimento, de que iremos ter necessidade no final desta comu­
nicação. Husserl di-lo claramente, no § 15 do livro da Crise, de que transcre­
vemos o seguinte excerto: 

Trata-se, para nós, de tomar compreensível a teleologia no devir histórico da 
filosofia, em particular na modema, e, juntamente com isso, tornar para nós claro 
o que nós próprios somos, como seus suportes, como aqueles que contribuem 
para a sua realização, na nossa deliberação pessoal. Procuramos captar a unidade 
que domina em todas as fixações de objectivos, na oposição e na colaboração 
que acompanham as suas transformações, e, por fim - numa crítica permanente, 
que tem sempre diante dos olhos, apenas, a conexão histórica total como algo de 
pessoal -, observar a tarefa histórica que podemos reconhecer como a única que 
nos é pessoalmente própria. Uma observação feita, não a partir de fora, do facto, 
como se o devir histórico, no qual nós próprios deviemos, fosse uma mera suces­
são causal externa, mas sim a partir de dentro. [ ... ] 

Abramos aqui um curto parêntesis, antes de concluir a leitura deste 
excerto. Este enraizamento do tempo e do movimento na nossa própria natu­
reza, que Husserl aqui exprime, parece-nos corresponder ao que há de mais 
profundo na concepção aristotélica sobre este assunto. O "de dentro" está em 
itálico no original. Encerramos o parêntesis e concluímos a leitura. 

[ ... ] Nós, que não temos apenas uma herança espiritual, mas que não somos 
outra coisa, de princípio ao fim~, sepão algo que deveio histórico-espiritualmente, 
temos apenas uma tarefa verdadeira e própria. Não a ganhamos pela crítica de 
qualquer sistema presente ou transmitido do passado, de uma "visão do mundo" 
científica ou pré-científica (por fim, até de uma chinesa), mas apenas a partir de 
uma compreensão critica da totalidade da história: da nossa história.26 

25 Aristóteles, Física, III, 201 a 9. 
26 Edmund Husserl, Krisis, § 15, in Hua, Band VI, pp. 71-72. 



Husserl e a história. sobre o "lm Zickzack Vor-Und Zurückgehen" 153 

Encontram-se, neste texto, quase todos os elementos que, segundo Bus­
ser!, caracterizam a história transcendental.do eu, ou seja, a génese egológica, 
na qual se realiza o fenómeno de pertença a uma tradição. Por um lado, a série 
regular de experiências que constitui a unidade pessoal de um comportam'ento, 
em que todas as funções activas de síntese se submetem à forma constante e 
universal da temporalidade, que se constitui a si mesma numa génese contí­
nua, passiva e universal. 27 Podemos encontrar este processo abreviadamente 
explicitado nos §§ 38 e 39 das Meditações Cartesianas. Por outro lado, a 
compreensão comunitária recíproca - tanto no plano sincrónico como diacró­
nico -, que institui uma concordância comportamental de carácter supra-pes­
soaf8 (Husserl chama-lhe eine verbundene Habitualitiit, um conjunto de hábi­
tos ligados entre si).29 Esta elucidação dos problemas relativos à constituiçãq 
da intersubjectividade é fundamental para a compreensão da génese do mundo 
histórico. Não há história sem o que Husserl chama a "penetração irreal", a 
"penetração intencional",30 do outro na esfera primordial do ego. Falta apenas 
aqui a teoria, desenvolvida mais pormenorizadamente em A Origem da Geo­
metria, da transformação da evidência originária em fluxo permanente, a 
degenerescência do presente vivo num soebengewesensein - em algo que aca­
bou justamente de ser31 

-, na passividade de uma retenção que exigirá a 
Wiedererinnerung. A relação com as análises da consciência íntima do tempo, 
em particular as análises da continuidade de um som no fenómeno do seu pro­
gressivo afastamento e obscurecimento,32 é demasiado evidente para que seja 
necessário insistirmos aqui nela. 

Mas é, justamente, este conceito de Wiedererinnerung que nos parece 
problemátiço se aplicado ao decurso do tempo histórico. É certo que Husserl 
parece apenas visar a reiteração de uma idealidade (por exemplo, a geometria 
euclidiana), pela articulação de uma actividade de engendramento (Erzeu­
gung) com a evidência originária. Mas a história efectiva não é a da reiteração 
de idealidades. Em Husserl, tudo como que se passa ao contrário: é a passivi­
dade das retenções que interrompe uma continuidade que a Wiedererinnerung 
tem por função restabelecer,33 envolvendo o presente e a origem numa mesma 
idealidade intemporal. Ou, talvez mais exactamente, a Wiedererinnerung que­
bra a continuidade da tradição - e do esquecimento da Urstiftung que a carac­
teriza -, restabelecendo uma outra continuidade, aquela, justam~nte, que, para 

27 Alexandre F. Morujão, art. c it., loc. cit., p. 408. 
28 Cf. Kari-Heinz Lembeck, Gegenstand Geschichte, Dordrecht I Boston I London, Kluwer 

Academic Press, 1988, pp. 155-156, bem como todos os textos de Husserl para os quais o 
autor remete nestas páginas. 

29 Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt, in Hua, Band XV, p. 479. 
3° Cartesianische Meditationen, Hua, Band I, § 56. 
31 Krisis, Hua, Band VI, p. 370. 
32 Zur Phdnornenologie des inneren Zeitbewusstseins, in Hua, Band X, p. 26. 
33 Karl-Heinz Lembeck, op. cit., p. 165. 



154 Carlos Morujão 

lá das diferenças epocais, subsiste como razão desperta para as-suas tarefas 
infinitas: 

Este é o nervo da questão. Será que a geometria não-euclideana, por 
exemplo, reitera a de Euclides, mesmo admitindo que a possibilidade de uma 
geometria para um espaço a n dimensões estava, de certa forma, contida no 
discutido Axioma das Paralelas dos Elementos de Geometria? Não será, antes, 
necessário, não recordar iterativamente o momento de fundação do espaço 
euclideano, plano e tridimensional, mas sim inventar um espaço a mais de três 
dimensões para que as discussões sobre tal Axioma originem uma nova geo­
metria? Husserl soube reconhecer a descontinuidade das fases de presença, na 
passividade da retenção. Com isso, levou ao seu termo, na análise do tempo, o 
método fenomenológico que consiste em desconectar o fluxo imanente da 
consciência, do curso objectivo do mundo e do tempo tisico que o rege. O 
carácter sucessivo, contínuo, múltiplo, do primeiro, pode, assim, ser analisado 
sem a interferência do segundo e da crença que o acompanha. Se aplicarmos o 
conceito de Wiedererinnerung à compreensão do tempo histórico, teremos de 
admitir que o seu significado só poderá ser: algo persiste modificando-se. Ora, 
o conceito de motivação, qUe anteriormente referimos, não apontará para um 
outro tipo de compreensão do tempo histórico, para lá do recurso à teleologia e 
à Wiedererinnerung? Husserl escreveu, em Ideias II: "A pergunta do historia­
dor é: que é que os membros da socialidade, na sua vida comunitária, repre­
sentaram, pensaram, valorizaram, quiseram, etc. Como é que estes homens se 
'determinaram' uns aos outros e se deixaram determinar pelo mundo de coisas 
que os circundava, como é que, pelo seu lado, agindo em retomo, o configura­
ram, etc. "34 Agimos em retomo sobre o que nos circunda, configurando-o, e 
temos, então, a sensação de que o tempo passou. Aristóteles escrevia no Livro 
IV da Física35

: he tou dynámei ontos entelécheia he toiouton, kinésis éstin; o 
movimento é a enteléquia da coisa que existe em potência, enquanto existe em 
potência. O verdadeiro tempo histórico, tem, então, esta natureza: algo se 
modifica. 

Bibliografia 

ÁL v AREZ, Jesús Díaz, Husserl y la História, Madrid, Universidad Nacional de Edu­
cación a Distancia, 2003. 

BOEHM, Rudolf, "Husserl und Nietzsche", in Vom Gesichtspunkt der Phiino­
menologie, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1968. 

DERRIDA, Jacques, '"Genese et structure' et la phénoménologie", in L 'Écriture et la 
Différence, Paris, Éditions du Seuil, 1967, pp. 229-25 1. 

34 Hua, IV, p. 229. 
35 Aristóteles, Física, IV, 2 19 a 22. 



Husserl e a história. sobre o "lm Zickzack Vor-Und Zurückgehen" 155 

DlLTHEY, Wilhelm, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geiteswissenschaflen, 
in Gesammelte Werke, Band VII, Stuttgart, B. G. Teubner Verlagsgesellschaft I 
Gõttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1958. 

HEGEL, G. W. Fr., Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, in 
Vorlesungen, Band 12, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1996. 

HUSSERL, Edmund, Cartesianische Meditationen, in Cartesianische Meditationen und 
Pariser Vortrage, Husserliana, Band I, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1963. 

---------- Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen Philo­
sophie, Erstes Buch, in Husserliana, Band III, Den Haag, Martinus Nijhoff, 
1976. 

---------- Ideen zu einer reinen Phiinomenologie und phanomenologischen Philo­
sophie, Zweites Buch, in Husserliana, Band IV, Den Haag, Martinus Nijhoff, 
1952. 

---------- Die Krisis der europaischen Wissenschaflen und die transzendentale 
Phanomenologie, in Husserliana, Band VI, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1962. 

---------- "Philosophie als strenge Wissenschàft", in Aufsatze und Vortrage, 
Husserliana, Band XXV, Dordrecht /Boston I London, Kluwer Academic Press, 
1987. 

---------- Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat, Dritter Tei1, in Husserliana, Band 
XV, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1973. 

---------- "Natur und Geist", in Husserliana, Band XXV, Dordrecht /Boston I London, 
Kluwer Academic Press, 1987, pp. 316-324. 

---------- "Telelologie in der Philosophiegeschichte", in Die Krisis der europaischen 
Wissenschsflen und die transzendentale Phanomenologie, Ergãnzungsband, 
Husserliana, Band XXIX, Dordrecht I Boston I London, Kluwer Academic 
Press, 1993. 

---------- Briefwechsel, Dordrecht I Boston I London, Kluwer Academic Publishers, 
1994, Band VI. 

JANSSEN, Paul, Geschichte und Lebenswelt, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1970. 
KANT, ldeen zu einer allgemeinen Geschichte in Weltbürgerlicher Absicht, in .Werke 

(hrsg. Von Wilhelm Weischedel), Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesell­
schaft, 1983, Band VI. 

LEMBECK, Kari-Heinz, Gegenstand Geschichte, Dordrecht I Boston I London, Kluwer 
Academic Press, 1988. 

MARQUARD, Odo, "Weltanschauungstypologie. Bemerkungen zu einer anthropo­
logischen Denkform des neunzehnten und zwantigsten Jahrhunderte", in 
Schwierigkeiten mil der Geschichtsphilosophie, Frankfurt am Main, Suhrkamp 
V erlag, 1992 

MORUJÃO, Alexandre F., "A reflexão sobre a história na fenomenologia de Husserl", 
in Estudos Filosóficos, Lisboa, IN-CM, 2002, vol. I, pp. 399-435. 

RICOEUR, Paul, Temps et.Récit, Paris, Éditions du Seuil, 1985,3 vols. 



156 Carlos Morujão 

ABSTRACT 

O presente ensaio procura compreender a concepção husserliana da história a 
partir de conceitos tais como Urstiftung, Wiedererinnerung e Nachstiftung. Tentar-se­
-á, não só perceber as razões subjacentes à concepção teleológica da história, presente 
no livro da Crise (e nos textos que lhe andam associados) e na Conferência de Viena 
de 1935, bem como o tipo de concepção do tempo histórico que é correlativa dela, mas 
também, sobretudo, detectar a possibilidade- a partir dos textos mesmos de Husserl -
de uma outra concepção, mais apta a exprimir a novidade e a contingência. 


